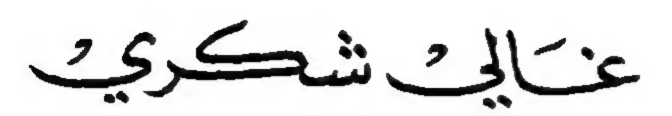
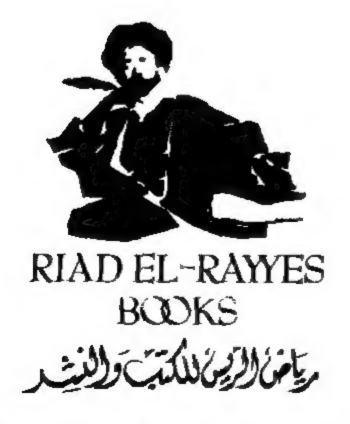
# 





ميسراة المنهى

أسْئِلَة في ثفت افسة النفط والحرب



56 KNIGHTSBRIDGE LONDON SWIX 7NJ

# L TI F IL

by

### GHALI SHUKRI

First Published in Great Britain in 1989 Copyright © Riad El-Rayyes Books Ltd 56 Knightsbridge, London SW1X 7NJ

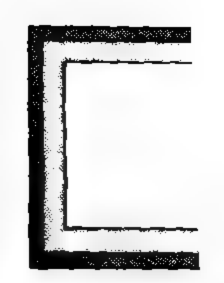
### British Library Cataloguing in Publication Data

Shukri, Ghali Reflections from exile 1. Arab civilization I. Title 909'.049270828

ISBN 1 - 869844 - 05 - X

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior permission in writing of the publishers

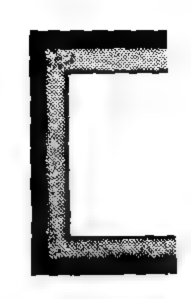
إلى ابنتي هدى



# محتويات الالتاب

| 9         | مقدمة                                    |
|-----------|------------------------------------------|
| 14        | تعلمت من هؤلاء                           |
| 17        | كلام يرادف الصمت                         |
|           | من هذه الحرب قد تولد الثورة              |
|           | كثيراً ما ارتكب جريمة قتل                |
| 44        | أقطارنا عامرة بمعاهدات الصلح             |
| 24        | العودة الى الذات                         |
| 24        | الحضارة الحديثة لا ترادف الحضارة الغربية |
| 19        | المثقفون يتصارعون والأباطرة يتفرجون      |
| 09        | الحب في حياة الأدباء مأساة               |
|           | ثقافة الرقيق الأبيض                      |
|           | الازدواج الثقافي وأزمة المعارضة المصرية  |
|           | خط الدفاع الأولمناه المعالم الدفاع الأول |
|           | البورجوازيات العربية ولدت إقليمية        |
|           | مصطلحون بلا معاهدات                      |
| 17        | انتصرت ثقافة النفط فانتحر خليل حاوي      |
|           | الالتزام أو الموت                        |
| 44        | المنفى والحرية والينبوع                  |
|           | في قلب العاصفة                           |
|           | رسول الفلسفة إلى الأدب                   |
|           | النهضة مجموعة أجيال                      |
|           | عقد الجفاف                               |
| 141       | الشعر والحداثة                           |
| <b>79</b> | التراث: الوعي والديكور                   |
| 11        | تزوير الحداثة                            |

| 14V        | الرواية اسقطت الأ         |
|------------|---------------------------|
| Y•V        | وهم العالمية              |
| Y17        | غاب الحوار فا " " الثقافة |
| <b>YYY</b> | الماركسية العربية         |
|            | فهرس الإعلام              |



مقترس

اخترت هذه المجموعة من «المواجهات» لأنها تصوغ في حياتي مرحلة دقيقة من الفكر والسلوك. تلك هي مرحلة «المواجهة» مع النفس والوطن والأمة وكل الآخرين.. فلم تكن هذه المقابلات بالمصطلح الصحافي الشائع مجرد أحاديث صحافية عابرة. وإنما كانت «اللحظة التاريخية» وطبيعة «السؤال» من أهم العناصر التي حددت الإطار العام لهذه المقابلات، وهو إطار «المواجهة».

لم يكن المحرر أو الصحافي أو الأديب النزميل هو الذي «يواجهني»، وإنما كان السؤال غالباً رابضا في الحدث المحيط بكلينا. ومن الحرب اللبنانية إلى المعاهدة الساداتية، كانت المتغيرات تتلاحق في مطاردة لاهثة للضمير والعقل والوجدان. متغيرات القيم والمبادىء، أي متغيرات الثقافة والحضارة.

هكذا كانت «اللحظة» تاريخية بالمعنى السوسيولوجي لهذا التعبير... فالحرب اللبنانية والمعاهدة الساداتية هما، في هذا السياق، وجهان لعملة واحدة تواضعنا على تسميتها بالارتداد.

والارتداد ظاهرة اجتماعية ـ ثقافية ذات مدلول تاريخي، فهي ليست ظاهرة فردية خاصة بهذا الزعيم أو ذاك، وإنما هي ظاهرة اجتماعية بمعنى أنها تعكس تلاحماً عضوياً متماسكا بين إحدى الشرائح الطبقية في المجتمع من ناحية والمتغيرات الطارئة على القياس وأدوات القياس من ناحية أخرى. أي أن اختلالاً ما يحدث «للقيمة المعيارية». وهو اختلال يحدث نتيجة عودة مستحيلة للماضي، لا نتيجة استباق رؤيا للمستقبل. وهو أيضا اختلال لا يتم في إطار الشريحة الطبقية المعنية باحداث التغيير، وحدها، وإنما في إطار متعدد المستويات ـ النوعية أحيانا لا المستويات الدرجية فقط ـ كالمستوى الشامل للمجتمع، والمستوى الوطني، والمستوى القومي، والمستوى الإقليمي أو القاري وربما الدولي.

كانت الحرب اللبنانية وما تزال من هذه المستويات النوعية للحدث السرئيسي في الوطن العبربي و «الشرق الأوسط»، وأعني ذلك «الارتداد التاريخي» الذي بدأ أصلاً بهزيمة ١٩٦٧ بل قبلها بست سنوات (الانفصال المصري السوري ١٩٦١)، ولكنه تبلور باستيلاء الثورة المضادة على السلطة في مصر عام ١٩٧٠ بغياب ناصر ونزوح المقاومة الفلسطينية من الأردن.

ويبدو «الحدث» على هذا النحو كما لو أنه حدث سياسي. والأمر ليس كذلك. ويبدو احيانا أخرى -بمواكبة عصر ازدهار النفط العربي والإسلامي - كما لو أنه حَدَث اقتصادي. والأمر ليس كذلك. ويبدو في كثير من الأحيان وبرفقة التحالفات العسكرية مع هذا الطرف الإقليمي أو ذاك الطرف الدولي كما لو أنه حدث استراتيجي. والأمر ليس كذلك.

فالحدث ليس ارتدادا سياسيا على الناصرية التي أدت دورها التاريخي ومضت، وبالتالي فهو ليس ارتدادا فقط على نظام القطاع العام او تنظيم تحالف قوى الشعب العاملة، وإنما هو ارتداد حضاري شامل على جوهر الثورة الثقافية الشاملة التي كان يفترض أنها الامتداد البديل للناصرية. ولكن الفرض النظري شيء، والواقع العملي شيء آخر. هكذا جاءنا الارتداد النقيض """ تاريخيا موضوعيا مستقلاً عن التفكير بالأماني.

ونحن، عندما نخترل عبارة «الارتداد التاريخي» في «التراجعات» الاقتصادية أو السياسية أو حتى العسكرية، فإننا لا نواجه أنفسنا بحجم الكارثة التي تعيشها ونموتها.

إن نظرة واحدة على تشابك العلاقة بين الحرب اللبنانية التي لم تنته بالغزو الصهيوني لبيروت، والمعاهدة الساداتية التي لم يبطل مفعولها بمقتل صاحب التوقيع، هي نظرة ضرورية لو كانت شديدة العمق وفي مستوى «إعادة النظر».

لأننا حينذاك سوف نكتشف أسرار العلاقة بين «احتجاب مصر» و«انزواء العرب»، كما شاهدنا ذلك ومعنا العالم في حصار بيروت. ما العلاقة بين «نهضة مصر» وارتفاع قامة العرب، بعيداً عن الشوفينية المصرية، وما العلاقة بالتالي بين تدهور مصر من غير العرب وتدهور العرب بغير مصر طيلة المرحلة التاريخية التي نتكلم عليها؟

وما قيمة الجواب النظري على السؤال، والواقع يتكفل بالمزيد من التفاصيل: حول الدور الاستثنائي الذي لعبته الثقافة الطائفية والفكر الثيوقراطي في إشعال الحرائق، والدور الاستثنائي الذي لعبته «تورة» اقتلعت طاغية علمانياً هو الشاه واستبدلته بطاغية بل بمجموعة هائلة من ا تق في إيران «الجمهورية الإسلامية».

ويستمر الجواب سارياً كالدماء في شرايين الثقافة العربية المعاصرة، في الفكر السياسي والفكر الاجتماعي والفكر الأدبي، وكأننا نبدا حياتنا الفكرية ـ حضارتنا ـ من الصفر، لا بمعنى إعادة النظر الراديكالية

المنطلقة من نقطة ما في سياق التاريخ، بل كأننا بلا تاريخ على الإطلاق. ومن ثم يبدو المشهد الراهن الذي بدأت منه المراجعة، وكأنه المشهد السرمدي، مشهد قائم منذ الأزل وله قوة الطبيعة ذاتها في فرضه للأبد. مشهد التجزئة والحدود الإقليمية. مشهد الازدواجية اللغوية أو التثليث، إذا أضفنا العاميات المنتشرة. مشهد الانضباط الثقافي المعلن بكافة الحسائل وفقاً لخطى الغرب الحضاري الذي أصبح هو العلم وهو الحداثة، هو القيمة والمعيار وأداة القياس.

من أزمة الأوبك إلى أزمة الشعر الحديث تبدو معالم «الارتداد التاريخي» لا في أحداث «الزاوية الحمراء» بمصر أو «السبت الأسود» في لبنان، وإنما في مقال صغير يتخذ لنفسه هذا العنوان «نصو نقد أدبي طائفي» يبرهن فيه كاتبه على الأهمية القصوى لدين ومذهب وطائفة الشاعر في تقييم قصائده.

بمثل هذا المقال الصغير العابر الذي لم يلتفت إليه أحد، نكون قد أشرفنا على يوم القيامة. إنه الانقلاب الجذري ـ الثورة المضادة ـ في مجال العلوم الإنسانية، فهذا المقال الصغير ليس أكثر من قطرة في بحر الارتداد.

لذَّلكُ تأتي «مواجهاتي» في هذه اللجموعة من المقابلاتُ التي أجرتها معي نخبة من الزملاء الصحافيين والكتَّاب والنقّاد، كمواجهات مع بعض جزئيات وتفاصيل هذه الظاهرة الكبرى: الارتداد التاريخي في حياتنا العربية المعاصرة.

إن كلماتي في هذه المواجهات لا تختلف من حيث المضمون عن اية كلمات اخرى لي. ولكنها من حيث الشكل تتمتع با " نية وحرارة الحديث العفوي. من القلب والعقل إلى اللسان مباشرة. كذلك فإنها من حيث الشكل تتمتع بطابع الحوار الذي يعني باستمرار أن هناك طرفا آخر على الخط، قد لا يتفق معي في الرأي، قد يضيف أو يحذف أو يعدل، ولكنه في جميع الأحوال يلهمني السؤال الكامن في أحشاء المجتمع.

إنني مدين لجميع الزملاء الذين أتاحوا لي فرصة الحوار المباشر على بعض الأسئلة التي نكتوي بها جميعاً. لعله جواب ناقص، وربما كان جوابا خاطئاً، وليس مستبعداً ألا يكون جواباً على الإطلاق. وقد يرى البعض أن الجواب أصبح سؤالاً أو أنه يلقي بأسئلة جديدة.

أقول ريما ولعل وقد.

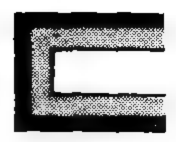
لأنني بالفعل لست متأدداً من حجم الصواب وحجم الخطأ في هذا الجواب. كل ما استطيع أن أقوله إنه جوابي الشخصي جداً وإنني ملتزم به التزاما شخصياً إلى أبعد الحدود. إنه مجرد «اجتهاد» في زمن يحاولون فيه غلق باب الاجتهاد.

فإذا كنت قد أصبت هنا أو هناك، فالفضل يرجع للذين أتاحوا في فرصة

# مرآة المنفى

الكلام في زمن الصمت من أصحاب المنابر إلى من حملوا في جسارة تساؤلات الجيل والوطن. وإذا كنت قد أخطأت، فإنني وحدي أتحمل مسؤولية الخطأ.

غالي شكري



● أثرى الدكتور غالي شكري المكتبة العربية بخمسة وعشرين عنوانا يتراوح بين النقد الأدبي والنقد الفكري، كما أنه أحد النقاد البارزين الذين تابعوا الأدب العربي الجديد، نقدأ ومراجعة وتحليلًا لأول مرّة كما يقول، يحكي حياته وكأنه يحاور نفسه، لنستمع إليه وإلى حياته وإلى لحظات تطوره "" وناقد.

- ولدت في منوف بالوجه البحري رغم أن والدي من أعماق الصعيد سنة ١٩٣٥ وهي السنة التي كانت فيها مصر تغلي بالتناقضات من حادثة جسر عباس الشهيرة إلى توقيع معاهدة التهادن بين الاحتلال البريطاني والحكومة المصرية إلى الاضطرابات الجديدة التي جاءت تعلن أنه إذا كانت البورجوازية والإقطاع المصري قد مرعًا علم الاستقلال في الوحل فإن صعود الطبقات الشعبية إلى المسرح السياسي قد تجسّد في ما سمّي أنذاك باللجنة الوطنية للطلبة والعمال سنة ١٩٤٦.

وفي ذلك الوقت كانت الثقافة الاشتراكية قد بدأت تحظى بنفوذ واضح وسط المثقفين، كما أن الحرب العالمية الثانية قد انتهت وبدأت القوى الاستعمارية في التخطيط لمشاريع جديدة من شانها إقامة جسر باق لا يزول بجلاء القوات الاجنبية، وهكذا ولحت الدولة الصهيونية عام ١٩٤٨، كان سني آنذاك ١٧ عاما وأعتقد أن وعيي السياسي المبكّر قد تفتّح على هول المأساة الفلسطينية والاضطرابات العنيفة في مصر التي انتهت بإلغاء حزب الوفد لمعاهدة ٣٦ مع الانجليز، وبداية حرب الفدائيين المصريين على ضفة القناة سنة ١٩٥٠. وبالرغم من ميلي الشديد إلى العلوم الطبيعية فقد وجدت نفسي أقرأ الأدب الانجليزي والمترجم إلى الانجليزية بنهم. وبفضل أستاذي الشيخ حافظ تعرفت على التراث الذي استكمل تعريفه في الأستاذ محمود، ومنذ ذلك الوقت بدأ الغربية. حتى عام ١٩٥٦ كتبت العديد من القصص القصيرة والقصائد ولا الغربية. حتى عام ١٩٥٦ كتبت العديد من القصص القصيرة والقصائد ولا والتصوف في معبد النقد الأدبي الذي رأيته في وقت مبكر يصل ما بين العلم والفكر والفن.

حوار أجراه عمار بلحسن ـ والجمهورية الجزائرية ع ٢٢ أبريل (نيسان) ١٩٨٠.

وفي ظل أزمة الديمقراطية غبت مع مئات من المثقفين التقدميين ٣ سنوات ما بين عامي ١٩٥٩ و١٩٦٢، وفي السجن أنجزت أول كتابين لي في وقت واحد وهما «سلامة موسى وأزمة الضمير العربي» و«أزمة الجنس في القصة العربية». وقد نشرا في سنة ١٩٦٢ بعد خروجي من المعتقل.

في عام ١٩٦٣ أصبحت مديراً لتحرير مجلة «الشعر» فناقداً أدبياً بجريدة «الأهرام»، وفي ١٩٦٥ أصبحت رئيس القسم الثقافي بمجلة «الطليعة المصرية».

وقد شاركت طيلة الفترة التي تنتهي في ١٩٧٣ في مختلف أوجه النشاط الثقافي والسياسي في مصر، حتّى وجدت نفسي من بين ١٢٠ كاتبا فصلهم السادات من عملهم في شهر مارس ١٩٧٣ حينذاك سافرت إلى بيروت فأشرفت على تحرير مجلة «البلاغ» اللبنانية حتى توقّفها خلال الحرب الأهلية. وفي صيف ١٩٧٦ كانت الحرب قد أوشكت على نهايتها فتوجهت إلى باريس لمناقشة اطروحة الدكتوراة مع البروفيسور جاك بيرك حول «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث».. مستعينا بكشوف علم الاجتماع الثقافي. ومنذ ١٩٧٧ علمت في جامعة السوربون ومارست الكتابة النقدية والبحث العلمي في وقت واحد. وكان آخر مؤلفاتي هو «الثورة المضادة في مصر».

تعلمت ولا زلت أتعلم من كل إنسان مهما بلغ من التواضع في المعرفة والوعي، ومن كل حدث مهما كان صغيراً، وكلما كبرت اتسعت دائرة المعرفة، أما الذين تركوا أثراً في حياتي الفكرية والإنسانية فهم من العد والإحصاء.

فلنقل إذن إنني تعلمت أولاً من الآداب الأربعة الانجليزية والدوسية والأمريكية والفرنسية في شوامخها الكبرى فمنها تعلمت المعنى العميق للإبداع والانتماء غير المحدود لإنسانية الإنسان، إن الأدب العظيم لا يمكن أن يكون رجعيا حتى إذا كان خالق هذا الأدب ملكيا في السياسة كاثوليكيا في العقيدة، فالخلق لدى أصحاب المواهب الكبيرة منحاز سلفا لموهبة المواهب وعبقرية الكون الكبرى وهي الإنسانية.

التراث العربي الإسلامي في ذروة ازدهاره بالعصر الوسيط، حيث تعلمت من أياته الباقية أن الحرية هي جوهر العقل الإسلامي. ولذلك كان فجر الإسلام هو فجر الشورة والإضافة الأولى في تاريخ العرب، من هذا التراث تعلمت أن الحوار والتاريخ والعقلانية هي العناصر الأساسية لأية نهضة حضارية حقيقية أصيلة ومعاصرة، وأنه حين تكون هناك نهضة فإنها تشارك في إنتاج الحضارة الإنسانية بأسخى العطاء، بالرغم من أية ظلمات تحيط النور الجديد من كل جانب.

هكذا أسهمت الحضارة العربية الإسلامية في بناء النهضة الأوروبية التي تطورت إلى ما يسمّى الآن خطأ بالحضارة الغربية الحديثة، فنحن وغيرنا شركاء اساسيون في بناء الحضارة الإنسانية الحديثة كما أحب أن أسميها، لقد أضاف الغرب شيئا ولكننا سبقناه بإضافة أشياء في الماضي القديم والوسيط ونستطيع أن نضيف في العصر الحديث إذا لم نقتصر على استهلاك المنجزات المادية للحضارة الحديثة وعانينا الخلق والإبداع بالمشاركة في إنتاج الحضارة

ولا نكتفي بالوقوف على الأطلال واجترار ذكريات الماضي البعيد، ولن نشارك فعلاً إلا إذا بعثنا إلى الحياة المقومات الجوهرية في بناء الحضارة العربية الإسلامية وهي الحوار والتاريخ والعقلانية.

تعلمت من التراث العربي الإسلامي أيضا أن لنا نحن العرب خصوصيتنا القومية والحضارة التي تستفيد حقا من التجارب الإنسانية العامة ولكن لها قوانينها النوعية المستقلة، فتاريخنا ليس هو تاريخ الغرب، والغرب ليس هو العالم. في مقدمة عناصر هذه الخصوصية أن الإسلام هو أول ما وحد العرب في أمة واحدة وبالتالي فهو أحد عناصر القومية العربية على عكس نشأة القوميات الأوروبية تماما حين كانت الكنيسة مؤسسة إقطاعية كما كانت المسيحية هي اليديولوجية التصالف بين البابوات والأباطرة والنبلاء وبالتالي وقفت ضد البورجوازية القومية الوليدة.

بالنسبة للعرب يختلف الأمر رأساً على عقب فليست هناك مؤسسة دينية في الإسلام وليست هناك وساطة بين الإنسان والله في الإسلام، ومن ثم فقد قام الإسلام بتوحيد شعوب المنطقة وقادها نحو التقدم والتبلور الحضاري والقومي.

وإذا كانت الأمبراطورية العثمانية والحروب الصليبية والاستعمار الغربي والمشروع الصهيوني قد عملت وتعمل على تجزئة الأمة العربية فإن مقاومة ذلك والنضال عن القومية العربية المعاصرة هو بمثابة عودة إلى الينبوع الإسلامي الأول فلا تناقض بين القومية العربية والإسلام كما يتوهم ذلك البعض بل العكس تماما هو الصحيح.

وهو أنني كعربي مسيحي من مصر، بصفتي قبطيا، أرى الإسلام جزءا لا ينفصل عن تكويني الثقافي والحضاري.

في النظرية والتطبيق، وعلى نحو خاص ونهائي المنهج العلمي في الاشتراكية الوريث الطبيعي والشرعي لمختلف الاجتهادات الطوباوية السابقة عليه مع ملاحظة أن الاشتراكية وفكرها ليست أكثر من دليل عمل يمتحن القوانين العامة فقط والرؤية الشاملة، وعلينا كشعب وأمة وحضارة لها تاريخها الاجتماعي الخاص أن نقيم الطرف الآخر من المعادلة باكتشاف خصوصيتنا الوطنية والقومية واستنباط قوانين التطور التاريخي الاجتماعي الثقافي الخاص بنا حتى نستطيع أن نبدع النموذج \_ الاشتراكي من أرضنا ونضيف به إلى تراث الاشتراكية فكرا وتطبيقا شيئا جديدا، وبدلاً من استجداء عقل الآخرين ليفكر لنا، نستفيد من الخبرة العامة، نعم، ولكن نضع خبرتنا التاريخية في مقدمة المقدمات، فيلا السلف الصالح ولا تجارب الأمم الأخرى بقادرة على نجدتنا إذا لم نعمل نحن ونبدع.

وأما الأحداث التي تركت في عقلي ووجداني أثراً لا يمحى فهي حرب ١٩٤٨ وثورة يوليو ١٩٥١ وانفصال الوحدة المصرية السورية عام ١٩٦١ وانتصار الثورة الجزائرية عام ١٩٦٦ ثم هزيمة ١٩٦٧ وغياب عبد الناصر عام ١٩٧٠ والحرب الأهلية اللبنانية عام ١٩٧٥ وارتفاع العلم الصهيوني في سماء مصر عام ١٩٨٠. لقد عشت مع جيلي لهيب هذه الأحداث المتلاحقة على نحو مذهل

وقد تعلمت منها كلها أغنى ما في داخلي من قيم الإيمان بأن الأمة العربية لا تموت وأن قوميتنا بغير جناحيها \_ الاشتراكية والديمقراطية \_ يهدرها الغزاة ولكنها أبدأ لا تموت.

أما البشر الذين أتعلم منهم دائماً وأبدأ فهم كثيرون ولكن في طليعتهم ابن خلدون وسلامة موسى، لا بفكره الذي تجاوزته وهو بعد حي بل في النموذج الإنساني العظيم الذي قدمه لي سلوكه الشجاع وتواضعه الأصبيل. لقد عرفته وصاحبته حوالي ست سنوات، فكان المعلم الأول الذي أخذ بيدي فعلمني الحرية حتى بالاختلاف معه علمنى الجرأة في قول الرأي مهما كانت العواقب وعلمنى ألا أنتظر الجزاء أو المكافأة عن فكر أو عمل أقتنع به وأدعو له.

ثم جمال عبد الناصر، فقد كان أول من كشف لي وللماليين وجه مصر العربي دون فذلكة تاريخية بل زرع فينا الإيمان والوعى والإحساس الكامل بعروبتنا. لقد سبقته العروبة وستبقى من بعده ولكن فضله على جيلي أنه نقل المشاعر الضبابية الغائمة إلى حقائق، ثم إنه نقل الحقائق من دوائر المثقفين الضيقة إلى أوسع جماهير الشعب، وبالرغم من أية أخطاء أو سلبيات لا ينفرد بالمسؤولية عنها فإنه أحد أبرز الذين علموني ما لا يقبل المحو من الجلد

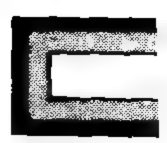
وفي حياتي سيدة لبنانية لن أذكر اسمها علمتنى الحب كما لم أتعلمه في حياتي من قبل ولا من بعد،، نموذج فذ للعطاء غير المحدود ألجأ إلى زمانها أو زمانناً معا كلما ضاق بي الزمن أكثر من ضيق المكان، معها ولدت بمعنى ما للمرة الأولى، حين رفض الرزمن أن نستمر رفض حبها العظيم أن نموت، رغم المأساة. وأما الأماكن التي تلقيت عنها خبرات ثمينة وأعتقد أنها سترافقني ما

حييت فهي مصر ولبنان وفرنسا.

لا أعتقد أن لي ولغيري من النقاد العرب المعاصرين منهجا في النقد، ربما كانت لنا اتجاهات في النقد أما المناهج فهي ترتبط بالمستوى الحضاري الذي بلغته الأمة، لماذا؟ لأن المنهج في النقد هو رسول الفلسفة، والإبداع الفلسفي في بلادنا لا يزال خلف أسوار التخلف، وهذا هو الفرق الجوهري والخطير بين الخلق الفنى والخلق النظري، فالفن يستطيع اختراق حواجز التخلف كما نلاحظ الآن على بعض آداب أفريقيا وأمريكا اللاتينية التي أصبحت \_ عالمية \_ لا بسبب اللغات الحية أو الميتة التي كتبت بها بل بسبب الإضافة الجديدة المتضمنة فيها.

غير أننا لا نسمٍ عن \_ ناقد عالمي \_ مثالًا من أبناء العالم الثالث لأن المشكلة كامنة أصلاً في الحاجز النظري الذي لا سبيل فكرياً لاختراقه طالما بقي مستوانا الحضاري على ما هو عليه. لست أزعم إذن أن لي أو لغيري منهجا في النقد الأدبي العربي الحديث بينما كانت هناك مناهج ونظريات كاملة في نقدنا القديم ابان أزدهار الحضارة العربية الإسلامية في العصر الوسيط.

ربما كان لي ولغيري اتجاهات في النقد، ولست أستطيع أن أوجز اتجاهي إلا بكونه تأصيلاً عربيا لعلم الاجتماع الأدبي المعاصر.



# هـل استطاع جيلكم أن يحقق في مجال النقد إضافة إلى ما قدمه الجيل الأسبق من النقاد العرب؟

- أعتقد أنني وأبناء جيلي من النقاد العرب قد ولدنا في مناخ مغاير عن المناخ الذي ولد فيه الجيل السابق، فقد أتيح لجيل محمد مندور ولويس عوض وعلي الراعي وعبد القادر القط أن يحيا حياة أكاديمية خالصة، وأتياح له أن يذهب في بعثات علمية إلى أوروبا، وبالتالي فقد استطاع أن يدرس الأدب والنقد دراسة منهجية منظمة وأن يتصل بالتراث الإنساني اتصالاً وثيقا ومباشرا. كذلك فقد أتياح للجيال السابق أن يعيش في ظل مناخ سياسي يتمتع بالديمقراطية النسبية.. أما نحن فقد ولدنا أدبيا مع انهيار النظام السابق وولادة النظام الجديد وعشنا زهرة عمرنا في ظل التقلبات السياسية العنيفة التي شهدتها المنطقة العربية ومصر في القلب منها.

آذلك فإننا لم نتمتع بجو الراحة الأكاديمية والتحصيل الأكاديمي المنظم، كما أننا لم نولد في بيئة اجتماعية مستقرة اقتصاديا.. غالبيتنا العظمى من أبناء الفقراء في الريف والمدينة وقد انتمت هذه الغالبية بحكم قدرها الاجتماعي إلى اتجاهات ثورية في الفكر والسياسة والتنظيم... معظمنا دخل السجون والمعتقلات وأقبية التعذيب.. معظمنا جاع وتشرد وعرف البؤس الحقيقي.. رغم ذلك كلّه أو بسبب ذلك كلّه سرقنا الثقافة واختطفناها كاللقمة.. كانت الثقافة هي عزاؤنا.. كما كان النضال هو طريقنا.. وإذا كان الجيل السابق قد تعلم أكثر منا فإنه لم يتثقف أحسن منا.. لذلك كان ذلك الجيل هو جيل النقل والترجمة والاقتباس أكثر منه جيل الخلق والإبداع النقدي، ولقد أدوا مهمة عظيمة في تربية الأجيال التالية لهم على عشق الآداب الغربية وفنونها، أمّا نحن فكان قدرنا هو التفاعل الحار والعميق مع أدابنا المحلية.

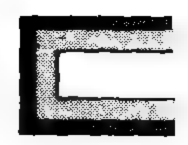
● في تقديرنا أن نجيب محفوظ يشكل جداراً الاختراق أمام الشباب. ما رأيك في ذلك؟ وما تقييمك لجيل الأدباء الجدد في مصر؟ - لا يوجد كاتب كبير في العالم ولا في تاريخ الأدب يمكن أن يكون جداراً يصعب اختراقه، بل إن الكاتب الكبير حقاً هو الذي يصبح جسراً بين جيل

أجرى الحوار كاظم جهاد مجلة والإذاعة والتلفزيون، العراقية عدد /١٣١/ ٢٣/ ٢٣/٥٠١.

وجيل وليس حائطا أو طريقا مسدودا، وفي يقيني أن الرواية العربية قد عرفت تطورات هامة بعضها تجاوز أدب نجيب محفوظ من ناحية البناء وبعضها الآخر تجاوزه من ناحية الفكر.. إن أعمال غسان كنفاني ويوسف ادريس. أقصد روايته «الحرام» وحليم بركات ويوسف حبشي الأشقر وصنع الله إبراهيم وعبد الحكيم قاسم وغادةالسمان. أقصد روايتها الجديدة «بيروت ٧٥» وغيرهم، هؤلاء جميعا تجاوزوا نجيب محفوظ بصورة أو بأخرى بينما حدث العكس في أدب نجيب محفوظ، إذ أنه بعد روايته العظيمة «ثرثرة فوق النيل» أخذ انتاجه في الهبوط حتى أنني أعتقد أن روايته «ميرامار» التي صدرت عام ١٩٦٦ كانت نقطة النهاية لكاتب عظيم هو أكثر أبناء جيله عطاء وأخصبهم موهبة.. ولكن الكاتب لا يتجاوز غالبا مقتضيات التاريخ، لذلك فإن نجيب محفوظ بعد هنيمة حزيران ١٩٦٧ أصبح يردد كلاما قاله من قبل بصورة أفضل أو أنه أصبح يؤول كلاما يرادف الصمت..

وهناك موجات متلاحقة من الروائيين الشباب كيحيى الطاهر عبدالله وهو لم ينشر روايت حتى الآن ومحمد يوسف القعيد الذي استطاع أن ينشر ثلاث روايات على جانب من الجودة وجمال الغيطاني الذي نشر نصف إنتاجه فقط ونصفه الآخر ما زال حبيس الأدراج في ظل انحطاط الأجهزة الثقافية المشرفة على النشر في مصر الآن.

● لقد قلت في أحدى المناسبات إن النقد في العراق لا يبزال عند حبدود الملاحظات التجريبية وإنه لم ينجح في تحديد أو وضع منهج نقدي متكامل.. فهل تستطيع أن توضيح لنا أبرز مواضيع الضبعف والقصور فيه؟ - أحب أولاً أن أقول إن هذه ليست مالحظة خاصة بالإنتاج النقدى في العراق وإنما هي تكاد تكون ملاحظة عامة على النقد في جميع انحاء الوطن العربي باستثناء مصر التي كان وما يزال النقد فيها مردهرا، ولكن الملاحظة الخاصة بالعراق تكتسب أهميتها من أن الإنتاج الأدبي في العراق غزير جدا بينما المحاولات النقدية التي تواكبه قليلة جدأ وهذه المحاولات يغلب على معظمها طابع الخواطر السريعة والانطباعات وعدم الاستمرار.. إن ملحظتي التي سبق أن أبديتها في ندوة اتحاد الأدباء العراقيين منذ عام تأكدت لي بعد ذلك على نحو خطير يدعو للتساؤل حول مصير النقد العراقي.. إن النقد العربي الذي يتابع الأدب العراقي من مصر أو لبنان أو سوريا أكثر كثيرا من النقد العراقي الذي يتابع هذا الأدب وربما كان من المفيد أن يتفاعل النقد في مصر مع الأدب العراقي أو الأدب السوري أو غيره من الأدب العربي، ولكن هذا لا ينفي الأهمية البالغة والضرورة القصوى لأن يكون هناك نقد عراقي للأدب العراقي ونقد سوري للأدب السوري وهكذا.. لقد كنت وما أزال أعلق آمالًا كبيرة على أفراد معدودين أقل من أصابع اليد الواحدة من نقاد العراق الشباب ولكني أشعر في الآونة الأخيرة أنهم يتكاسلون وينقطعون عن ممارسة مهمتهم الأولى وهي النقد.



# من هذه الحرب قد تولد الثورة (\*)

# بصفتك ناقداً عربياً كيف ترى موقف الأدب العربي من القتال في لعنان؟

ـ لا بد أن الأدب والفن قد قاما بدور ما في الحرب الدائرة التي تشير إليها، ولكن هذا الدور لا ينبغي العثور عليه بين الجماجم والأشلاء وتحت الأنقاض وفي ظل الخراب الشامل، وإنما ينبغى البحث عن هذا الأدب قبل الحرب وبعدها.

وفي هذا الإطار لا شك أن الأدب العربي عموما واللبناني والفلسطيني على وجه الخصوص كان له دور في توجهات الحرب اللبنانية.. في صنع إنسان هذه الحرب.. وفي صياغة أهدافه منها.. ولقد خدع لبنان الكثيرين حين أمسكوا به في شارع الحمراء وضلوا طريقهم إليه حين دخلوا من كباريهات شارع فينيسيا.

خدع لبنان الكثيرين وفاجاهم بأكثر الحروب ضراوة ووحشية في تاريخ العرب الحديث. لم يعد الإنسان اللبناني في عيونهم ذلك التاجر الشاطر أو الجرسون أو السمسار، وإنما تحول في هذه العيون إلى مقاتل. والشعب اللبناني وليس المحاربون وحدهم، أفصح عن معدنه الحقيقي وإذا به شعب لا يخشى الموت بل يقدم الشهداء كل لحظة.

والسؤال هـو كيف كان هذا التصور للبنان قائما في مخيلة الأدباء والفناني؟.. وهـو ليس سؤالاً قائماً بالنسبة للشعب الفلسطيني لأن تجربة المقاومة هي التي حولت شعبا بكامله من شعب لاجيء إلى شعب مقاتل قد أفرزت أدبا وثقافة خلال السنوات العشر الأخيرة لا يفاجأ بهما المراقب. أمّا بالنسبة للبنان فالصورة تختلف، فاللبنانيون فاجأوا العالم كلّه سواء بالنسبة للحرب ذاتها أو بالنسبة لأهدافها أو بالنسبة لحجمها.. في ضوء هذا التصور اعتبر على سبيل المثال أن رواية «بيروت ٥٠» للكاتبة غادة السمان هي نبوءة عالية الرنين تشبه زرقاء اليمامة في رؤية ما جرى، وكذلك كافة الأعمال الأدبية والفنية التي رأت الهول قبل وقوعه. ولكن دور الأدب العربي اللبناني لا يقتصر فحسب على التنبؤ بما كان وإنما يتجاوزه إلى ما يمكن تسميته بصناعة فحسب على التنبؤ بما كان وإنما يتجاوزه إلى ما يمكن تسميته بصناعة وليسان اللبناني، صناعة عقله ووجدانه وأهدافه وعلاقاته الاجتماعية وقيمه كذلك.. فمثلاً دعوة سعيد عقل وأمثاله من الشعراء والروائيين إلى كيان عنصري معاد للعرب أحيانا قد انعكست هذه الدعوة في ممارسات الفريق

اجرى الحديث سهيل عمر عن (رعي العمال) العراقية - ٧٦/٩/١١/٣٧٩.

الإنعزالي الطائفي الوحشية أثناء الحرب كالذبح على الهوية وحرق الجثة بعد قتل صاحبها.. وما حدث في تل النزعتر لا يمكن إلّا أن نقارن بينه وبين ما اقترفه النازي في أفران الدم أثناء الحرب العالمية الثانية. وليس غريباً إذن أن يكون سعيد عقل شخصياً هو الأب الروحي لأكثر التنظيمات الطائفية ضراوة ـ «حراس الأرز» ـ وليس غريباً في المقابل أن أدب خليل حاوي وتوفيق يوسف عواد ويوسف حبشي الأشقر واميلي نصرالله وليلي عسيران وغيرهم قد ترك بصماته واضحة على ممارسات الجبهة الوطنية التقدمية والمقاومة في لبنان. ففي ممارسات هذه الجبهة تبدو بارزة قيم الديمقراطية والعلمنة والتقدم بعيدة عن العنصرية والفاشية.

أما أثناء الحرب ذاتها فقد ظهرت أعمال كثيرة لمختلف التيارات الفكرية لا سبيل لتقييمها بالموازين الجمالية الصارمة لأنها كانت أقرب إلى المنشورات السياسية التي تغذي المعركة بالوقود العاطفي أكثر منها أدبا هادئا مستقرا.

وفي يقيني أن هذه المعركة الحاسمة لا في تاريخ اللبنانيين وحدهم ولا في تاريخ الفلسطينيين وحدهم بل في تاريخ العرب جميعا، سوف تبدع أدبا وفنا جديدين لا في المضمون وحده وإنما في أشكال الكتابة ذاتها.. وأتصور أن الحواجز القائمة بين الشعر والنثر سوف تذوب كثيرا.. وأن الحواجز بين القالب الصحفي للتعبير والقوالب الأكاديمية سوف تنهار.. وأن الرؤى التي سادت الأدب العربي منذ هزيمة حزيران إلى عام ١٩٧٥ مرورا بحرب تشرين سوف تتبدل في جوهرها العميق.

● كيف تتصور دور الأدب العربي في هذا الربع المتبقي من القرن؟

- لا يمكن للناقد أو المفكر أن يتنبأ بما سيكون عليه الأدب والفن غدا، لأن الحياة أكثر استباقا لكل النبوءات وأكثر شمولاً في صنع المتغيرات.. لذلك كانت مهمة الناقد دائما هي سماع نبض العصر ومعايشة الحياة عن كثب، وتلمس الجديد من جذوره العميقة بسبر أغوار التربة التي تنبته.. من هنا أعتقد أن ربع القرن المقبل سوف يشهد ثورة ثقافية شاملة على طول الوطن العربي وعرضه ثورة ثقافية لا يقتصر مفعولها التعبيري على البنى الفوقية للمجتمع العربي أي أنها ليست ثورة خاصة بالآداب والفنون والأفكار وما إليها وإنما هي ثورة ثقافية شاملة تغير موازين القوى في المجتمع العربي لمصلحة التقدم الاجتماعي الشامل بما فيه التقدم النفسي والروحي والعقلي. وهي لن تكون ثورة واحدة كما أنها لن تعم العالم العربي كله مرة واحدة، وإنما سوف تشتعل في بعض الأقطار قبل أقطار أخرى، وقد تتخذ أشكالاً متنوعة في كل قطر ولكن حصادها النهائي سيكون قوميا من المحيط إلى الخليج، وهي لن تكون في أي حصادها النهائي سيكون قوميا من المحيط إلى الخليج، وهي لن تكون في أي حال محاكاة للثورة الثقافية الصينية أو غيرها من الثورات المسابهة، وإنما ستكون إبداعا عربيا خالصا.

وهنا أقول أن الحرب التي نشهدها في لبنان أيا كانت نتائجها السياسية هي المقدمة الخطيرة للثورة الثقافية العربية الشاملة المقبلة غدا، سواء أراد العرب أو لم يريدوا.

# أصدرت في بيروت مجلة (الشرارة) ثم توقفت، هـلا تحدثت عن تلـك التحرية؟

- (الشرارة) حلم وهي ليست حلماً شخصياً وإنما هي حلم الأجيال الجديدة الطالعة والصانعة للثورة الثقافية التي أشير إليها، وقد جسدت هذا الحلم في زمن قصير جدا. ولكن الحلم لا ينتهي بتوقف مجلة (الشرارة). إنني على يقين من أن (الشرارة) لم تتوقف، ربما تكون قد احتجبت كصفحات بيضاء وحروف سوداء ولكنها كحلم لا زالت باقية سواء اتخذت أشكالاً سياسية أو فكرية، فإنها في خاتمة المطاف هي روح تتجسد في أشكال متنوعة تنوع الظروف وتنوع الزمان وتنوع المكان.

وإذا كان قد أتيح لهذا الحلم أن يتجسد يوما على هيأة مجلة في لبنان فإنه لا شك متجسد الآن على هيئات أخرى في مناطق متعددة من الوطن العربي.

إنني لا أنظر إلى (الشرارة) مطلقاً كمجلة ولكني نظرت إليها دائما كرسالة. وبالتالي فهي ليست رسالتي الشخصية وحدي وإنما هي رسالة شباب هذه الأمة في مختلف مجالاتهم: الذين يقاتلون منهم بالسلاح والذين يقاتلون بغير السلاح في غير لبنان. إنها رسالة الثورة الثقافية الشاملة التي أرى جيلي مجرد جسر بين عشية هذه الثورة وفجرها المقبل بالحتم.

إننا نحن الجيل الذي ولد رسميا مع مقدمات الحرب العالمية الثانية، لسنا أكثر من جسور إلى هذه الثورة الثقافية الشاملة. أما الجيل الذي يلينا فهو جيل الثورة وهو نفسه جيل (الشرارة) وصاحبها الحقيقي.

# • بصفتك شاهد عيان للقتال في لبنان كيف تقيم الوضع "" عربي؟

- إن المؤامرة الحقيقية قد بدأت مع ميلاد ثورات التحرر الوطني في الوطن العربي وكان عدوان ١٩٥٦ على مصر هو أول حلقات هذه المؤامرة.. وكان الانفصال هو حلقتها الثانية وكانت هزيمة ١٩٦٧ هي الحلقة الثالثة وجاءت اتفاقية سيناء لتصبح الحلقة الرابعة.. والحرب في لبنان ليست أكثر من حلقة جديدة من حلقات المؤامرة الاستعمارية الكبرى على الأمة العربية تتشكل هنا وهناك في هذه المرحلة أو تلك وفقاً لخصوصية الزمان والمكان.

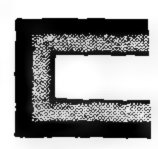
ففي لبنان نظام سياسي طائفي يقوم على الامتيازات الطبقية للموارنة.. وفي لبنان تتخذ المقاومة الفلسطينية مركزا لنضالها ضد الكيان الصهيوني.

وقد تفاعلت هذه الظروف كلّها مجتمعة في صنع الحرب التي نشهدها الأن حيث موازين القوى المحلية والعربية والدولية تبدو كما لو انها تميل لمصلحة الرجعية والإقليمية والعدو الصهيوني والاستعمار. وكل ما هنالك أننا في مرحلة جزر ليست هي المرحلة الأخيرة أو النتيجة النهائية لأننا نغفل في تصوراتنا عنصرا خطيراً يقلب كل الموازين رأسا على عقب، هو عنصر الإنسان، هو الإنسان العربى عموماً.

إنني أرى النصر أكيد للثورة الثقافية العربية الشاملة.. إنني أرى أكيدا أن الحرب في لبنان قد اكتسبت شرفا تاريخيا هو أنها المقدمة المفاجئة لهذه

# مرآة المنفى

الثورة.. ومن ثم فإن النتيجة البعيدة هي أن هذا المشهد الذي نراه الآن يميل إلى القتامة والسواد والهزيمة هو مشهد عابر سيصبح من الذكريات المرة التي قد تتذكرها أجيالنا القادمة في نشوة الانتصار الحقيقي والمؤكد والكبير للأمة العربية.



● صحافة عربية في باريس.. لماذا؟ لِمَ لم تختر بلداً عربياً؟ وهل " "" أن الصحافة هنا مختلفة أي هل يختلف الصحافي العربي الذي يعمل في باريس عن الصحافي العربي في الوطن العربي؟

ـ في تقديري أننا تأخرنا كثيراً في إصدار صحف عربية خارج الوطن العربي، في هذا الصدد كنت أتمنّى أولاً: بَدَلاً من هَدْر المال ذات اليمين وذات اليسار كنا أصدرنا بعض المنابر العربية في أوروبا وامريكا منذ زمن طويل. ثانيا كنت أتمنّى ألا تصدر الصحافة العربية في الخارج كرد فعل للأوضاع التي استجدت في لبنان، كنت أتمنّى أن تصدر بشكل طبيعي ونتيجة قناعة مستمرة بأنه لا بد أن يكون لنا دور إعلامي نشط في الغرب الذي لا يكاد يعرف شيئا عن العرب المعاصرين إلا من خلال الدعاوى الصهيونية الأوروبية العنصرية، ولكن هذا الذي حدث.

على أية حال فظهور هذه المجلات والجرائد خير من عدم ظهورها على الإطلاق للأسباب التالية:

أولاً: أن الحريات الديمقراطية في العالم العربي تحوطها صعاب كثيرة لأسباب راهنة ولرواسب قديمة مما يحد من انطلاقة وعفوية وإبداع العقل العربي والوجدان العربي وتستطيع هذه الصحف الجديدة أن تلبي إلى حد ما وليس إلى حد كبير نشاطات الفكر العربي الحر، إذا لم تقع في الشباك ذاتها التي وقعت فيها في بيروت، أي إذا دخلت أوروبا في عقلية جديدة تستنير بروح العصر ولكنها ترتبط بجذور الإنسان العربي أينما كان من مشرق الوطن إلى مغربه.

ثانيا: لم يستطع الإعلام السرسمي العربي خارج حدود الوطن أن يقوم بواجبه خلال ربع القرن الأخير إزاء القضايا المهمة التي تواجه شعوبنا فترسخت في الأذهان الأوروبية والأمريكية صورة الجمل والنخيل والصحراء وكأنها راية العرب في كل زمان ومكان، وليس هذا صحيحاً فرغم كل أفات التخلف التي نعانيها ربما بسبب القهر الأوروبي لبلادنا زمنا طويلاً فإننا استطعنا خلال قرن ونصف قرن من عمر النهضة العربية الحديثة أن نخلق مجتمعات جديدة بدرجات متفاوتة لا علاقة لها بالجمل ولا بالنخيل ولا

أجرت الحوار سناء التميمي لجريدة والرياض، ١٣٩٧/١٢/٩ هـ عدد ٣٧٩٢.

بالصحراء. صورتنا الجديدة غائبة تماما عن وعي الإنسان الغربي وقد أخفق إعلامنا الرسمي في تغييرها، لذلك هناك دور للصحافة العربية في باريس وغيرها من العواصم الأوروبية لتبديل هذه الصورة وتقديم الصورة الصحيحة وليست الصورة الدعائية الكاذبة.

ثالثا: هناك متغيرات جديدة في العالم المعاصر لا بد من إيجاد همزة الوصل بينها وبين المواطن العربي داخل حدود الوطن. فللأسف الشديد صحافتنا المحلية لا تنقل إلى المواطن سوى القشور ومن ثم يتعين على الصحافة خارج الوطن أن تمد هذا المواطن بلباب العصر وجوهره الأعمق لا بمنتجات «كريستيان ديور» في الثقافة والسياسة.

رابعاً: خلال السنوات العشرين الماضية أصبح هناك جمهور عربي واسع في أوروبا وأمريكا من العمال والطلاب والتقنيين يكاد يفقد الانتماء بالإنعزال عن واقع بلاده. ومن المدهش أن الأقليات القومية القادمة من يوغوسلافيا أو اسبانيا أو إيطاليا قد صنعت لنفسها منابر اعلامية كجسر بين هذه الأقليات ومواطنهم الأصلية غير البعيدة أبدا عن فرنسا بينما نحن بين هذه الأقليات نمثل الأغلبية من المهاجرين القدامي والجدد ومن ثم فنحن أكثر حاجة لهذه الجسور.

أعتقد أن هذه هي الأسباب الرئيسية التي تبرر وتوجب وجود إعلام عربي غير رسمي ونشط خارج حدود الوطن العربي.

ولا تنسي أن لنا تقاليد نحن العرب في الوجود الإعلامي في أوروبا منذ القرن الماضي فالصحافة الجديدة الوافدة إلى باريس ليست مقطوعة الجذور عن الآباء والأجداد وفي مقدمتهم (جمال الدين الأفغاني) والإمام (محمد عبده) اللذان أصدرا مجلة (العروة الوثقي) وحبذا لو كان المعاصرون امتدادا مبدئيا وخلقيا لتلك الجذور العظيمة.

في كتاباتك العديدة أكدت على انتهاء (نجيب محفوظ) ككاتب تم هذا من وجهة نظرك؟

انا دون غيري من يحق له الكلام بصراحة مطلقة عن (نجيب محفوظ) ومع (نجيب محفوظ) ذلك أن كتابي «المنتمي» هو أول دراسة شاملة صدرت عن أدب «نجيب محفوظ» في اللغة العسربية في بداية الستينات. على الصعيد الشخصي فأنا أحب «نجيب محفوظ» إنسانا وأخلاقا وأستطيع أن أقول إنه كان صديقي خلال خمسة عشر عاما بالمعنى الحقيقي للصداقة. وسؤالك يشير إلى ما سبق أن قلته ولا بأس من تكراره وهو أن «نجيب محفوظ» بهزيمة ١٩٦٧ قد كف عن العطاء، ولكني أحب أن أضيف حتى لا يؤخذ كلامي هذا بطريقة مثيرة رخيصة هو أن العيب ليس في «نجيب محفوظ» ولا في الزمن فالكاتب مهما عظم شأنه لا يتجاوز مقتضيات التاريخ ولقد أدى «نجيب محفوظ» في حدود موهبته وثقافته وانتمائه الاجتماعي دورا عظيما في تاريخ الرواية العربية المعاصرة. لقد بني هرما وكفاه فالرجل ليس مطالبا بالمستحيل، الرواية العربية المعاصرة. لقد بني هرما وكفاه فالرجل ليس مطالبا بالمستحيل، الرواية العربية المعاصرة. لقد بني هرما وكفاه فالرجل ليس مطالبا بالمستحيل، وفيها نجيب

محفوظ في صورة من الصور. بعبارة أخرى نجيب محفوظ ليس بعيدا عن مجموع التجارب الروائية العربية التي ظهرت خلال السنوات العشر الماضية دون أن يقترن ذلك بإنتاج مباشر له.. فالحقيقة أن ما كتبه بعد ١٩٦٧ هو مذكرات ثقافة تحتضر بمعنى أنه يولي وجهه شطر الماضي فيكتب عنه كلاما سبق أن قاله بصورة أفضل أو هو يقول كلاما يرادف الصمت. ولكن سيبقى نجيب محفوظ «ثلاثية بين القصرين» شاهدا عملاقا على مجتمع ما قبل الثورة. وستبقى له رواية «ثرثرة فوق النيل» شاهدا تراجيديا حاداً على أزمة الثورة، ولكنه ما كان يستطيع أن يكون أحد أنبياء الثورة الجديدة، تلك مهمة جيلنا والأجيال المقبلة بعدنا.

• وإن البديل الذي تقترحه أو الذي تنوه به هو «غادة السمان»؟

- إنني بالطبع فخور بانحيازي إلى غادة السمان لعديد من الأسباب أهمها:
أولاً: إنها أنقذت ما يسمى خطأ بالأدب النسائي من هذه الصفة التي لا
تعرفها الآداب الأخرى، فليس هناك أدب «حريمي» وأدب «رجالي» ولكن من
أطلقوا هذه التسمية في أدبنا الحديث كانوا يقصدون تلك الخواطر الانثوية
التي تسجل ظروف بعض أديباتنا. أقبلت غادة السمان لتنزع هذه الصفة
تماما عن أدب جيد تكتبه امرأة ولكن عن المجتمع والحياة والكون والإنسان ولا
يقع في شباك كونها أنثى، وأرجو أن يكون واضحا إنني أقصد بذلك مرحلة
حديثة جدا في حياة غادة السمان. وهي المرحلة التي تبدأ بمجموعتها «رحيل
المرافء القديمة» وقد كان عنوانا موحيا بأنها هجرت المرحلة التي اشتركت
فيها على نحو ما مع أولئك «الأديبات» اللواتي أقصدهن.

السبب الثاني: هو ارتفاع مستوى الموعي الاجتماعي عند غادة بدءا من روايتها «بيروت ٧٥» ثم روايتها الجديدة «كوابيس بيروت». ولعله من المدهش أنها كانت «الكاتب» الوحيد الذي تنبأ نبوءة مباشرة بالحرب الأهلية في لبنان فقد صدرت روايتها الأولى في (أدار ١٩٧٥) ولنا أن نتصور بالطبع أنها كتبتها قبل ذلك ثم بدأت أحداث الحرب في نيسان (١٩٧٥) وليس هذا مرده إلى عبقرية خالصة بل إلى تحسس اجتماعي وثيق الارتباط بالبشر والأشياء، وهو الأمر الذي لم يكن متوفرا لها عندما كانت تكتب عن بيئات ومجتمعات وحالات وأحداث بعيدة عن وعيها الاجتماعي الجديد.

ثالث الأسباب: أنه قد رافق تطور الوعي الاجتماعي عند «غادة السمان» تطور مماثل في الصياغة الجمالية، وعلى الناقد الفنان وليس الناقد الأكاديمي وان يكشف هذا السر لا عند «غادة» وحدها بل عند جيلها من المبدعين وهو كيفية اشتباك وتفاعل الخبرة الاجتماعية مع التجربة الجمالية وأسلوب تأثير كل منهما في الأخرى. إنها قضية تشغلني شخصيا على صعيد علم الجمال. ولقد كانت أعمال غادة الأخيرة خامة مهمة لي لمحاولة اكتشاف ينابيع هذا السر. وقد سجلت محاولتي هذه في كتاب صغير عنوانه «غادة السمان بلا أجنحة».

وغادة السمان ليست بديالًا لهذا أو ذاك من الكتاب ولكنها الامتداد

الطبيعي المتطور هي وأبناء جيلها فهي ليست أكثر من قسمة من قسمات هذا الجيل المعذب والرائع في أن واحد.

● هل هناك كتَّاب ترى فيهم مستقبلًا أدبياً للبلاد العربية؟

مستقبل الأدب العربي الحديث هو أفضل على وجه اليقين من حاضره. وهذا المستقبل ليس غائما أو ضبابيا أو مجهولاً بل نحن نلتمس أفاقه باليد والعين والضمير في إبداعات الأجيال الجديدة المتلاحقة، في مختلف أشكال الإبداع الفني وفي مختلف الأقطار العربية فحتى هذه البلدان التي لم تكن اسماؤها محفورة في لوحة أدبنا المعاصر مثل الكويت والبحرين واليمن وأقطار الخليج عامة باستثناء العراق فإنني أتابع ثمرات يانعة من إنتاج أبناء هذه البلدان. وما يريحني هو أنهم يستوعبون تراثهم الحديث دون أن يقلدوا نماذج بعينها في المشرق أو في المغرب ورغم أن نبض العصر يتجسد في انفعالاتهم الجمالية وتجاربهم العقلية إلا أنهم لا يحتذون قوالب مسبقة جاءت من وراء البحار. إن تجربتهم الشخصيبة والبيئية المباشرة هي محور إبداعهم ولكن تحليل هذه التجربة اجتماعيا ثم تركيبها جماليا يخضع لمستوى موهبتهم ومدى ثقافتهم على نحو يبشر بدرجة من الانسجام بين ما يسمى مجازاً بالشكل وما يسمى مجازاً بالضمون، وهو الأمر الذي كنا نفتقده في كثير من التجارب الطليعية السابقة.

● كيف بدات مع النقد؟ فأنا أعتقد أن النقد يحتاج مخلوقاً فنانا بالدرجة الأولى أي أن يكون قد مارس كتابة القصة أو المسرحية أو أن يكون شاعراً ورساماً وموسيقياً، فهل هي بداية من المقارنات النظرية أي من القراءة المكثفة المستمرة؟

- في الحقيقة إني لم أبدأ حياتي الأدبية ناقداً، ولعلي أفاجيء القراء بأنني حين بدأت ممارسة الكتابة كان الشعر والقصة هما محور محاولاتي الأولى والتى استمرت «هنا سيدهش الكثيرون جدا» إلى عام ١٩٥٦ والحقيقة إنني لا أملك من هذه الأشياء القديمة أي قطعة، ففي أثناء تجوالي بين عواصم العالم منذ وقت مبكر جدا ضاعت هذه القطع. ولكن حين وصلتني مكتبتي منذ شهور من بيروت عثرت بين بعض الأوراق على رواية كتبتها عام ١٩٥٤ وكان صديقي غسان كنفاني قد أخذ منى قصمة قصيرة بعنوان «ضربة شمس» ونشرها في مجلته «الحرية» وكانت مفاجأة لي لأني لم أشأ وحتى الآن لا أشاء أن يقرأ لي أحد تلك المحاولات وبمعنى أدق تلك ألـذكريـات. وربما كـان من المفيد القـول إنني منذ بدأت حياتي النقدية إلى اليوم فاإن أحب فنين إلى قلبي هما الشعر والرواية. والحقيقة إنني لست أرى النقد شرحا ولا تفسيرا ولا وعظا ولا إرشادا بل ولا حكما وقضاءاً. إنني أرى النقد فنا وإبداعاً خالصين وكل ما هو غير ذلك ليس نقدا بل هو يذكرني بشروح مفتشي اللغة العربية في كتب المطالعة الابتدائية والثانوبة التي كنا نتِّجرعها في طفولتنا وصبانا. إنني أقرا قطعة النقد كما لو كنت أشاهد تمثالًا أو لوحة وكما لو كنت أستمع إلى قطعة من الموسيقي وكما لوكنت أقرأ قصيدة أو رواية، هذا عن «النقد» الحقيقي. ومن

ثمّ فلم يكن الفرق بين ممارساتي الأولى للنقد وكتاباتي للشعر أو القصة فرقا جوهريا، كنت أشعر أنني أخلق كما هو شأني وأنا أكتب القصيدة أو القصة. ولكني في عام ١٩٥٦ وكان قد مضى على نشري في المجلات العلنية «غير المدرسية» أربع سنوات اتخذت قراراً لا رجعة فيه هو أن أمارس النقد وحده وأن أكف عن كتابة الأشكال الفنية الأخرى، وهذا يعني مزيدا من القراءة لها. وكان من حسن حظي أنني تربيت في صغري في مدرسة انكليزية فعرفت الأداب الغربية عن طريق هذه اللغة في وقت مبكر، وكان لاكتشافي النقد في هذه اللغة فضل كبير على تطورى.

غير أنني أصارحك أنني كثيرا ما ارتكب جريمة قتل لبعض الأفكار التي تراودني أحيانا لكتابتها شعرا أو قصة. وطريقة القتل هي التأجيل وأنني أعد نفسي بكتابتها في المستقبل.. الذي لا يجيء.

أوّل مقال نقدي كتبته كان حول رواية «زقاق المدق» لنجيب محفوظ ولم أنشره، وأول مقال نقدي نشرته كان حول قصيدة لأحمد عبد المعطى حجازي، هى بدورها القصيدة الأولى للشاعر التي تنشر وكان ذلك في مجلة «الرسالة الجديدة، عام ١٩٥٤. ثم أقبلت مرحلة الدراسة المنظمة خارج جدران الجامعة للنقد ومذاهب المختلفة في العالم وفي التراث العربي القديم في وقت واحد، ثم حصادنا من النقد العربي الحديث منذ بداية عصر النهضة. واقول لك الحقيقة إن هذه الدراسات كلّها قد نظمت تفكيري لا أكثر أي أنني لم اختر من بينها مدرسة أو اتجاها بعينه، وأستطيع أن أرى الآن بوضوح أنّ اتجاهي في النقد هو ثمرة ما يمكن أن يكون لدي من موهبة في الخلق بالإضافة إلى معايشتى للتجربة الاجتماعية التي أثمرت الأعمال موضع النقد، إنها مسألة معقدة كما ترين... فلقد استفدت بغير شك ذهنيا من قراءاتي في النقد وغيره من العلوم الإنسانية وفي مقدمتها الفلسفة. ولكني حين اهجم إلى نفسي أراني قد استخلصت تصوراتي النقدية أو مبادئي النقدية «فالحقيقة ليس هناك ناقد عربي واحد له منهج بمن فيهم أنا» من معاناة التجربة الإبداعية جنبا إلى جنب مع التجربة الإجتماعية وأنني حاولت أن أستخلص القوانين الذاتية داخل الأعمال الفنية في معايير للتحليل والتركيب ليست سابقة على العمل الفني وليست قاعدة من بعده، إنني أستنير بالمعرفة النظرية لمختلف العلوم ومناهج النقد والتراث الأدبي، كذلك فإنني أستنير بمنجرات الوعي الاجتماعي لكنني أستولد القوانين الخاصة بالأدب أو الفن من الأدب ذاته والفن نفسه لأنني مؤمن إيمانا قاطعا بأن الرؤيا الفنية لغة خاصة مستقلة لا سبيل لقصرها داخل قوالب معدة للغات أخرى كاللغة السياسية أو الفلسقية أو الأخلاقية.

العديد من الكتب \_ في النقد \_ السياسي، الاجتماعي، الأدبي، الفني.. الم ترد فيها أفكار معينة تود الآن أن تغيرها أو تضيف لها شيئا تبعا للخبرة المواكبة للزمان والمكان؟

- من حسن الحظ أنني ولدت وعيا وفنا مع بداية عصر متغيرات عظمى، كانت اصنام تاريخية تتهاوى، وشمس جديدة يخنقها الغيم تولد في الأفق

### مرأة المنفى

البعيد، أي أنني حين فتحت عيني «بالمعنى الفكري والفني» كان ما زال الظلام مخيما ولكن انبثاقة الضوء كانت مؤكدة أيضا. ولقد واكبت هذا الضوء حتى انتشر شيئا فشيئا، ولا نستطيع الآن أن نقول إنه قد انتصر، ولكن الظلام بالقطع قد هزم، إننا في مرحلة رمادية لا تستبين فيها الأشياء تماما بل يكتنفها الغموض ولكنه الغموض مع الأمل.

في مواكبتي لشعاع الضوء الباهت خلال ربع قرن كانت عيناي تتسعان شيئا فشيئا وتريان اليوم ما لم ترياه بالأمس وستريان غدا ما لا أراه اليوم.

لذلك لا مجال للقول إنني استبدلت خطأ ما بصواب ما أو انني غيرت فكرة باخرى، والاقرب إلى الدقة هو القول إنني مع تقدم العمر رأيت اكثر واعمق وأغنى مما كانت رؤيتي له في الماضي أفقر وأكثر بهتانا، إنني في النهاية لست من أنصار الافكار اليقينية المطلقة الواضحة الحاسمة بل أراني واحدا من الذين يكابدون أهوال لغز الإنسان ولغز الفن بمزيد من التواضع كلما عرفت شيئا جديدا، لأنني أسمع هذا الشيء الجديد يقول لي هناك أشياء لا تخطر على بال.

# أقطارنا عامرة بمعاهدات الصلح

● اليست هناك ازمة في الفكر العربي الحديث بقدر ما هناك أزمة في فكر السلطة العربية الحديثة.. فالفكر القادر على التنفيذ هو فكر الأنظمة، ولا شبك في انه فكر مصاب بالكثير من الأزمات والأمراض المستعصية، بينما الفكر القادر على التغيير ـ أي فكر المعارضة العربية ـ هـو فكر مضطهد فهـو إما في السجـون أو في المنافي أو في مستشفيات الأمراض العقلية.. إنه فكر اسير.. وبالطبع فكر الانظمة ليس موحدا فهناك الفكر السلفي المحافظ، وهناك الفكر التوفيقي الذي يحاول أن يمسك بكل الحبال. وقد كان الانفصال عام ١٩٦١ بين مصر وسوريا فالهزيمة العربية عام ١٩٦٧ نهاية موضوعية أمينة لهذا الفكر بشقيه.. ولم تكن معاهدة الصلح مع العدو الصهيوني إلا تعبيراً جزئياً عنها. أما الفكر الجديد ـ فكر المعارضة وهي ليست معارضة لمعاهدة الصلح فقط بل للفكر الذي فكر المعارضة من خارجه، وهي أثمة الديمقراطية أي أنها أزمة من خارجه، وهي أزمة الديمقراطية أي أنها أزمة من خارجه، وهي

هذه بداية الحديث(\*) مع الدّكتور غالي شكري.

هل لنا أن نتصدت عن أزمة الفكر العربي بشيء من التفصيل
 والتمثيل؟

- أقول لك، لم يضطهد الفكر العربي في تاريخه كما اضطهد في ظل السلطة الوطنية العربية الحديثة، فنادرا ما نجد مثقفا عربيا يمارس فعل الكتابة أو السياسة إلا وقد سجن وعذب أو طرد من عمله أو نفي خارج وطنه أو دخل مستشفى الأمراض العقلية، ولعلك تعلم أنه من المثير أن لنا زميالاً هو الكاتب المصري اسماعيل المهدوي يقيم في مستشفى الأمراض العقلية في القاهرة بكامل وعيه منذ عشر سنوات، وحين تصلني منه رسائل من داخل المستشفى افاجأ بتحليلات سياسية للواقع العربي لا تدل على الذكاء فقط بل على عمق البصر والبصيرة، ولم يتحرك لإنقاذ هذا الرجل اتحاد الصحافيين العرب ولا اتحاد الكتاب العرب.

مثال آخر: هناك أيضا الشاعر المغربي العظيم عبد اللطيف اللعبي الذي

نشرته جريدة الوطن الكويتية ١٩/٦/١٩٧٩.

أمضى في السجن حتى الآن خمس سنوات لدفاعه عن فلسطين وهو يقيم حاليا في أحد المستشفيات المغربية.

هذان مثلان فقط من عشرات الأمثلة في كل أنحاء الوطن العربي. والأحرار من المثقفين العرب ـ أي من هم خارج السجون ـ ليسوا أحرارا، فجميعنا يكتب في صحف ومجلات ودور نشر تابعة بصورة أو بأخرى للحكومات العربية، وبالتالي فنحن محكومون بدرجة أو بأخرى بالظروف السياسية لهذه الأنظمة والحكومات، ومن يفلت من رقابة الأنظمة لا يستطيع أن يصل إلى القارىء.. إنها مأساة ينفرد بها المثقف العربي لا بالنسبة للعرب فقط بل بالنسبة لبعض دول العالم «الثالث» نفسه.

# • وأشكال المعارضة الموجودة حاليا؟

- هناك معارضة تتكامل مع الفكر السائد.. هذا الفكر يظل ناقصا ما لم تدعمه معارضته الخاصة، فالنظام الفكري العربي يتكون من الفكر السائد والفكر الذي يعارضه في حدود النظام، أما المعارضة الحقيقية الراديكالية فهي خارج النظام بأكمله، وللأسف الشديد وقع جانب كبير من المثقفين العرب أسرى هذه الديماغوجية التي تصوغ الديكور اللازم والزاهر للنظام السائد.

 هل يفسر هذا مثلاً ما حدث في مصر، فبعد زيارة السادات للقدس، تهاوى عدد من المثقفين المصريين الهذين كانت لهم على نحو أو أخر أوجه تقدمية في الستينات؟

- أوافقك تماما فهؤلاء نموذج للمعارضة من داخل النظام، لم ينتقد أحد الناصرية كما انتقدها نجيب محفوظ ولم يمتدح أحد الناصرية كما مدحها توفيق الحكيم وحسين فوزي أثناء وجود عبد الناصر، ماذا يجمع الثلاثة في مهاجمة الناصرية بعد وفاة قائدها؟.. الجواب هو أنهم لم يكونوا صادقين في ولائهم للثورة.. لم يكن فكرهم معها، وحين أتيحت لهم الفرصة للكشف عن وجوههم الحقيقية خلعوا كل الاقنعة. وهي في النهاية مأساة طبقة اجتماعية هي الطبقة الوسطى المصرية لأن التوفيقية في الفكر المصري الحديث هي انعكاس طبيعي للنشأة التوفيقية الاقتصادية للطبقة الوسطى المصرية.. نجد الثنائية عند رفاعة رافع الطهطاوي بين الإسلام والعصر وعند الإمام محمد عبده أيضا وتجد أن سعد زغلول قائد ثورة ١٩١٩ هو نفسه الذي هاجم طه حسين في كتاب عن «الشعر الجاهلي» وهو الذي حرم أول حزب اشتراكي مصري من الشرعية، وطارد أعضاءه إلى السجون.. لا بديل لهذه التوفيقية إلا مصري من الشرعية، وطارد أعضاءه إلى السجون.. لا بديل لهذه التوفيقية إلا

# ● بمناسبة ذكر الطبقات.. ما هي الملامح الطبقية لفكر المعاهدة؟

.. بناء على هذه التوفيقية تعايشت الشورة والشورة المضادة في مصر من الأساس، أي من التكوين الاقتصادي. وقد كانت اجراءات عبد الناصر الوطنية انحيازا لحركة الثورة ولكنها لم تكن اعداما للثورة المضادة التي دخلت في صراع طويل حتى أتيحت لها الفرصة لا بوفاة عبدالناصر وإنما بهزيمة عام

١٩٦٧. إن ما كان يسميه عبدالناصر بالطبقة الجديدة (وهو تعبير سياسي وليس مصطلحا اقتصاديا فالطبقة الجديدة في الواقع) لم تكن سوى ضباط الجيش وكبار التكنوق راطيين الدنين أداروا القطاع العام بعقليه بورجوازية فأفرغوه من محتواه المرتجى وهو أن يكون قاعدة مادية للتحول نحو الاشتراكية، وأصبح على العكس قاعدة مادية لانطلاقة الثورة المضادّة في انقلاب مايو (أيار) ١٩٧١، في ذلك التاريخ تفككت عرى التصالف الطبقي الحاكم فيما يسمى باقصاء مجموعة علي صبري وشعراوي جمعة وبعض الممثلين البارزين لفكر البورجوازية الصغيرة. وانفردت إلى حين (الطبقة الجديدة) التي استضافت إلى جانب أغنياء الريف وكبار التكنوقراط عملاء الاستيراد والتصدير وبقية الأشكال المشوهة للتجارة الربوية. ويجب أن نلاحظ ذلك التوازن المحكم بين مبادرة السادات السياسية في فبرايس (شباط) ١٩٧١ وصدور أول قانون لما سمي بالانفتاح الاقتصادي في سبتمبر (ايلول) ١٩٧١ أيضا.. لقد ظل التشريع الاقتصادي يتطور مع المبادرات السياسية - أو العسكرية السياسية كحرب أكتوبر مثلا ـ حتى وصلنا مع فك الاشتباك الأول في عام ١٩٧٤ إلى أخطر قوانين الاستثمارات الأجنبية في العام نفسه حيث لم يعد هناك قيد أو شرط على حركة رؤوس الأموال الأجنبية في مصر.

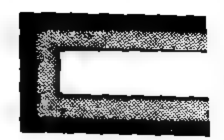
وبالتالي فحين جاءت زيارة القدس المحتلة كانت تتويجاً لمجمـوعة هائلة من التنازلات التدريجية في الميدان الداخلي.. فإسرائيل ليس لديها استعـداد مطلقا للصلح مع نظام تقدمي في مصر لا لأن أي نظام تقدمي لن يتصـالح معها فقط بل لأن الاسس الموضـوعية للتقـدم والتنمية الاقتصـادية في أي بلـد عربي لا تناسب اللقاء مع الكيان الصهيوني كمؤسسة عسكرية اقتصادية.. ولا بـد من قيـام نظامـين متماثلـين حتى يلتقيا، وقـد رتب الرئيس المصري أوضـاع مصر الداخلية بحيث تناسب اللقاء مع «اسرائيل» ولكن محاولته لن تنجح لأن عروبة مصر تتناقض جذريا مع صهيـونية الـدولة والمجتمـع الصهيونيـين.. وليست مصادفة أيضـا أنه حتى على صعيد الرمن البشري كان لا بد من أن يكون الرجل الذي يلتقي مع السـادات هو بيغن. فهنـاك لقاء مـوضوعي عـلى صعيد المجتمع ولقاء ذاتي عـلى صعيد الأشخـاص، وليست هناك مصـادفة في صنـع التاريخ.

• هل يتم إسقاط المعاهدة بالإكتفاء بمقاطعة النظام المصري؟

- رغم المعاهدة بين النظامين المصري الصالي والصهيوني إلا أنه من الخطورة التعامل مع مصر وكأنها إسرائيل.. ففي خاتمة المطاف هناك أربعون مليونا من العرب في مصر، وهؤلاء هم الذين سيبقون وليس الرئيس السادات. لذلك فالشعرة رفيعة جدا بين معاملة النظام ومعاملة مصر.. ولا بد من الإمساك جيدا بهذه الشعرة لأن أي خطأ صغير في الحساب يؤدي إلى عكس المطلوب تماما، نعم لا بد من مقاطعة النظام المصري مقاطعة شاملة ولكن هذا هو الجانب السلبي في الموضوع، والجانب الآخر هو دعم شعب مصر العربي بلاحدود لأن هذا الشعب وحده هو الذي سيسقط النظام والمعاهدة. وفي هذا

السياق يؤسفني أن أقول إن بعض الأعمال المهمة للمعارضة المصرية تصادر من بعض الأقطار العربية رغم أن فيها عددا من المواطنين المصريين الذين يهمهم الاطلاع على هذه الأعمال بل ومن المواطنين العرب غير المصريين أن يعرفوا بدورهم أن هناك أملاً داخل مصر ذاتها..

- ما مدى إسهام قوى المعارضة في الخارج في إنقاذ مصر من النظام والمعاهدة؟
- كمل منا مجرد امتداد صغير للنضال في الداخل والحقيقة أنه ليس صحيحا المقارنة المثيرة جدا مع لينين والإمام الخميني فكلاهما كان لديه حزبه في الداخل والذي عمل لسنوات طويلة.. إننا في الخارج نشارك فقط من موقع بالغ التواضع.. أما المناضلون الحقيقيون فهم في خط الدفاع الأول داخل مصر.



● في كتبابك «النهضية والسقوط» عبالجت ضمن منهج البحث السوسيولوجي المقارن، مرحلتين من مراحل فكرنا المصري الحديث. ما الذي دعاك الختيار هذه المقارنة؟ وهل يمكن القول إن المرحلة الثانية انتهت مع غيباب عبدالناصر، وأن الفكر المصري يعيش الآن مرحلة انتقالية؟

\_ جوابي على هذا السؤال يتحدد في ثلاث نقاط:

الأولى، هي أن ما قصدت إليه من هذا العمل، هو محاولة استكشاف الطابع الجدلي لظاهرة رئيسية في تاريخ الفكر العربي الحديث هي ظاهرة النهضة والسقوط.. فقد ركز المستشرقون الغربيون وتلاميذهم من العرب، زمنا طويلاً، على جانب واحد في ذلك التاريخ هو النهضة. وقد رأيت أن هذه المهمة الجليلة قد استنفدت أغراضها، وأنه قد أن الأوان لتسليط الضوء على الوجه الأخر للعملة، وهو السقوط. وذلك من داخل زمان اجتماعي ومكان تاريخي وعينة نموذجية هي الفكر المصري.

وكذلك لأحظت أن الأسباتذة المستشرقين وتلاميذهم من العرب قد ركزوا البحث حول النهضة، على تلك المرحلة الواقعة بين دولة محمد على وظهور رفاعة رافع الطهطاوي من جهة، والثورة العرابية ومحمد عبده من جهة أخرى،

وقد كان هذا التصور بشقيه انعكاسا ميكانيكيا لمعنى النهضة في التاريخ الأوروبي، حيث بدأ عصر النهضة وانتهى كدورة مكتملة ليبدأ عصر التنوير الذي لم يكن قد انتهى حين بدأ عصر الثورات القومية. وما كادت البرجوازيات الأوروبية تتحول إلى عصر الاستعمار حتى ولدت الثورة الاشتراكية الأولى. هكذا في تاريخ متصل الحلقات.

نحن لنا خصوصيتنا في التاريخ الاجتماعي للثقافة، فلا النهضة عندنا هي النهضة التي حدثت ذات «عصر» في أوروبا، ولا الوطن العربي امبراطورية انبثقت عنها عدة قوميات . تاريخنا، بايجاز، ليس خطا موازيا للتاريخ الأوروبي، ولا نحن صدى لصوت الغرب، ولا مجتمعنا نسخة أرضية من «عالم المثل» الأوروبي.

الثانية، هي أن نهضتنا لذلك، لها مسيرتها الخاصة، وخصائصها النوعية

اجرى الحوار ابراهيم العربس ونشرته مجلة «دراسات عربية» لبنان أغسطس (آب) ١٩٧٩.

وقوانينها المستقلة. إنها ولدت مثلاً في مواجهة اعتى امبراطوريتين احداهما تهيمن علينا باسم الدين والخلافة، هي الامبراطورية العثمانية \_ رجل اوروبا المريض كما أطلق عليها في ذلك الوقت \_ والأخرى (أو الأخريات) تسيطر علينا باسم التقدم الحضاري والحداثة العصرية، واعني بريطانيا وفرنسا. ولدت نهضتنا في مواجهة هذا التحدي المزدوج، وكانت في الوقت نفسه بحاجة إلى تعويض الزمن الضائع في عصور الانحطاط، وبتجاوز التخلف واللحاق بركب الحضارة الحديثة.

كنا ضد الهيمنة الدينية للخلافة العثمانية، ولكن ليس على حساب الإسلام، بل لحسابه، وكنا ضد السيطرة الاقتصادية والسياسية والعسكرية للاستعمار البريطاني والفرنسي، ولكن ليس على حساب التقدم الحضاري والحداثة العصرية بل لحسابهما.

فكر النهضة الأولى، كان حلاً توفيقيا لهذه المعادلة. وبقيت بذور الصل التوفيقي إلى يومنا، بسبب نشأة وتطور الطبقة الوسطى (العربية عموما، والمصرية خصوصا) التي حملت لواء هذا الفكر، وقدمت أقصى عطائها في حدود هذا «الحل». وهو حل يناسب تكوينها الذي تداخل (في النشأة والتطور باستثناء مرحلة قصيرة جدا إبان الفترة الناصرية) مع الطبقات الأكثر محافظة، بل والاحتكارات الأجنبية، والفئات الطفيلية على الإنتاج أي الكميرادور.

نهضتنا أيضا لم تنتقل بنا إلى عصر التنوير أو أي «عصر جديد» أخر، لأن شرائح الطبقات الوسطى العربية (وفي طليعتها البرجوازية المصرية الأكثر تطوراً) لم تنجز ثورتها قط. لذلك لم تعرف نهضتنا الدائرة المكتملة في التاريخ الأوروبي ولا السياق «الطبيعي» في ذلك التاريخ، بل عرفت داخل سياقها النوعي مراحل الانكسار وأزمنة السقوط. واستطال عصر نهضتنا حوالي مائتي عام تعددت خلالها مراحل النهضة والسقوط. وطبعا. مع بداية كل مرحلة نهضوية جديدة لم يكن «الصفر» هو نقطة البداية، ولكن السؤال الجوهري لكل مرحلة ظلل شابتا، وهو: الإسلام والعصر. وما لم يعط هذا السؤال جوابه التاريخي لا نستطيع على أي نحو الانتقال إلى عصر جديد، أي ما بعد النهضة.

الثالثة، هي أن أبرز مرحلتين في تاريخ مصر الحديث باكمله هما مرحلة محمد علي ومرحلة جمال عبدالناصر.. فقد تخللت كلاً منهما على انفراد، النهضة والسقوط معا. وفي كلا التجربتين والنظامين والعصرين، تكررت بعض «المتغيرات» لا أقول بالتطابق أو التماثل، فالتاريخ لا يعيد نفسه مطلقا ولا حتى بشكل هزلي كما قال ماركس، بل هناك قوانين مضمرة في باطن الحركة الاجتماعية ـ الثقافية، تظل سارية المفعول حتى تنعدم العناصر التى شكّلتها بطول وعرض وعمق مساحة زمنية.

لذلك تلاحظ في كتابي «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث» وبقية مجلدات المشروع الذي لم أستكمله بعد، أنني بدأت بمصر المعاصرة ثم تدرجت إلى الوراء، نحو الماضي، أي بوسيلة «الفلاش باك» كما تسمونها في السينما.

كان من الطبيعي حسب المنهج الأكاديمي التقليدي، أن أبدأ بعصر محمد على، ولكني حينذاك كنت أصبح مؤرخا للأفكار، وهذا ما لم يخطر ببالي قط. وكأن من الطبيعي أن أحصر إطار البحث في عصري محمد على وعبد الناصر، وأنتهي إلى مقارنة بينهما. ولكنني حينذاك كنت أصبح مفكراً سياسيا. وهذا ما لم يخطر على بائي قط.

وإنما كباحث سوسيولوجي في الميدان الثقافي، حاولت استكشاف القوانين المحركة للظاهرة الاجتماعية ـ الثقافية، فالتاريخ ليس مقصودا لذاته ولا النقد المقارن، بل هما يتحولان في مثل هذا البحث إلى مجرد أدوات منهجية .. هكذا بدأت بمصر الناصرية وانتهيت إليها عبورا بمحمد علي وأحمد عرابي وسعد زغلول.. فالسياق الجدلي الكامن بين النهضة والسقوط لم «ينقطع» طيلة الفترة الواقعة بين محمد علي وعبدالناصر، بل كان متفاعلاً بين مد وجزر. بدأت بمصر الناصرية وعدت إلى الوراء، لتأصيل الظواهر التي شكلت بنيان تلك المرحلة، ولاكتشاف مدى تكرارها، أي مدى قربها أو بعدها من مرتبة «القانون».

اكتشفت مثلاً سنة «ثوابت» تبلورها المتغيرات ولا تحدف منها، تعدلها ولا تضيف إليها:

- ١ ـ السلطة الشخصية للحاكم،
  - ۲ ـ تعریب مصر.
- ٣ \_ الدور الاستثنائي للعلاقات الدولية.
- ٤ ـ مشكلة الأرض والفلاح أو ما يسمى بالإصلاح الزراعي.
  - ٥ \_ الصناعة وتحديث المجتمع والدولة.
  - ٦ الثقافة وعلاقة البنى الاجتماعية بالدولة.

إن هذه المعطيات تفصيح بدورها عن مجموعة من «المقولات» الأقرب إلى صيلابة القوانين العلمية:

ا ـ إن إقليمية مصر تعني الهزيمة العسكرية والتخلف الاقتصادي والتبعية للأجنبي والانحطاط الفكري وتحالف الأوتوقراطية مع الثيوقراطية في إحكام القبضة الدكتاتورية. هذا ما حدث منذ نهاية محمد علي إلى الثورة العرابية (مرورا بالخديوي عباس الأول فسعيد باشا ثم الخديوي اسماعيل وتوفيق). وهو نفسه ما يحدث منذ سقوط النظام الناصري عام ١٩٦٧ إلى يومنا الراهن، حيث يوجز نظام السادات المعالم الرئيسية لعصور عباس وسعيد وإسماعيل وتوفيق مجتمعين: عزلة مصر عن محيطها العربي، الدكتاتورية، تبعية الاقتصاد للاحتكارات الأجنبية، انحطاط الثقافة والتعليم، الدروشة الدينية... الخ. ولذلك كانت عروبة مصر تعني عكس ذلك كله، تعني الاستقلال الوطني والتنمية والتقدم الثقافي والعلمنة والديمقراطية.

ب ـ مصر مجتمع طبقي متجانس يخلو من التنبؤات الطائفية والعشائرية، لذلك كان مضمون الثورة أو الثورة المضادة في مصر اجتماعيا سافرا من ناحية ومرتبطا بالغزو الأجنبي أو التحرير الوطني من ناحية أخرى.

ج \_ الديموقراطيّة تعني دعم التيار الأكثر تقدماً، حتى في حدودها

البرجوازية المشوهة والناقصة.. ولا سبيل أمام أية ثورة مضادة سوى الدكتاتورية.

د ـ للجيش كمؤسسة وطنية تاريخيا، وللمثقفين كدور استثنائي في ترشيد الإنتاج وقيادة التنمية، وللدين كوجه لمعادلة الإسلام والعصر، دور بارز سلبا وإيجابا في قيادة النهضة وسقوطها، من محمد على إلى جمال عبدالناصر.

وفي تقديري - بعد هذه النقاط الثلاث - إن مرحلة النهضة بالمعنى البرجوازي الذي عرفناه طيلة قرنين، قد انتهت، وإن حلقات السقوط قد اكتملت بالثورة المضادة الراهنة في مصر.

وبالتالي، فلا أمل إلا في «ثورة ثقافية» شاملة، لا تقف عند باب عصر التنوير الأوروبي، ولا «الثورات الثقافية» التي عرفها العالم المعاصر في الستينات، بل تستلهم مقومات الثورة الحضارية التي عرفها المجتمع العربي الإسلامي في العصر الوسيط. أقول نستلهمها ولا أقول نحاكيها، وأقول المقومات ولا أقول الحروف والكلمات.

هذه المقومات هي:

- \_ اعتماد التجربة العلمية في فهم الطبيعة والتعامل معها.
  - \_ اعتماد المنهج العقلاني في فهم التاريخ والتعامل معه.
    - \_ اعتماد الانفتاح الحضّاري في فهم العالم.
      - \_ اعتماد الحرية في فهم المجتمع.

ولا بد من أن نضع في اعتبارنا المسافة الفاصلة بين العصر الوسيط والعصر العصر العصر العصر العصر العصر العصر الحديث، أي ما طرأ على هذه القيم من تغير المعاني والدلالات.

ولا بد من أن نضع في اعتبارنا البنية الاجتماعية القادرة على تجسيد هذه القيم، فالتغيير الاجتماعي وحده هو الطريق إلى هذا المنهج في الفكر والسلوك.

- ركزت في الأطروحة على الفكر المصري.. هل لديك مشروع لمعالجة الفكر العربي في عصر النهضية، ومقارنتيه بأثر الفكر المصري على الفكر العربي في الستينات؟
- يذكرني هذا السؤال بواقعتين: الأولى أثناء مناقشة هذا الكتاب وهـو بعد أطروحة، فقد سألني أحد الأساتـذة عن مغزى المفارقة بـين العنوان الـرئيس «النهضة والسقوط في الفكر العربي الحديث» والعنوان الفرعي «دراسة نقـدية مقـارنة بـين عصري محمد عـلي وجمال عبـدالناصر» الـذي يعني تاريـخ الفكر المصري الحـديث. وكان جـوابي هو أن العنـوان الرئيسي عـام، بينما العنـوان الفرعي تخصيص، إذ أنني أعتبر الفكر المصري جزءا عضـويا لا ينفصـل عن الفكر العربي.. رغم أنني لم أغفـل قط الروافـد العربيـة (اللبنانيـة والسوريـة والتونسية) التى أسهمت في تشكيل فجر النهضة.

المشروع الذي يعنيني استكماله في الوقت الراهن هو المشاركة في تاسيس سوسيولوجيا الثقافة العربية بالتطبيق على مكونات ومقومات الثقافة المصرية. كان «النهضة والسقوط» هو المجلد الأول من هذا المشروع، و «الثورة المضادة» هو المجلد الثاني، إنني أعمل الآن على إنجاز المجلد الثالث وهو «مصر

في المفترق». أما المجلد الخامس والأخير، فهو يدور حول «الاستراتيجية الحضارية لمصر العربية الحديثة». خطوطه العامة جاهزة، ولكني لن اشرع في انجازه قبل عامين.

هذا لا ينفي اهتمامي البالغ بمراجعة شاملة للفكر العربي الصديث في ضوء المتغيرات الأساسية التي وقعت بعد هـزيمة ١٩٧٧ إلى معـاهدة ١٩٧٩ مـرورا بالحرب البديلة في ١٩٧٣ وحرب لبنان في ١٩٧٥. أعتقد أنها مـرحلة تـاريخية كاملة، تستوجب النظـر وإعادة النظر، وأتمنى أن يتاح لي من الوقت والعمر أن أوفيها حقها من التحليل واستخلاص النتـائج. إن أفكـارا مهمة بـالصـواب والخطـا، قد بـرزت خلال هـذه الفترة، وقـد أن الأوان لاستكشاف مصـادرها الواقعية في باطن المجتمع، وأفاقها العقلية المحتملة في المستقبـل المنظور.. حتى لا نرزح تحت رحمة المفاجأت، كما حدث في لقاء قطاع مهم من مفكـرينا سـواء مع السلفية الإيرانية، أو معاهدة الصلح الاستسلامية.

• يقودنا هذا إلى سؤال حول مسألة الفصل بين الفكر العربي في مصر، والفكر العربي في مصر، والفكر العربي خارجها.. سبب السؤال نزعة متفشية تحاول أن تستفيد من السلام الساداتي ـ الإسرائيلي، لنزع مصر من العرب فكريا وحضاريا..

وللزعم بأن مصر لم تقدم شيئا للفكر العربي؟

م يجب الاعتراف بأن معاهدة الصلح الاستسلامية قد كشفت الأقنعة عن تيارات فكرية ظلت تتستر زمنا طويلاً وتنحني أمام عاصفة الفكر السائد، وكانت احيانا تركب الموجة العالية. تلك إحدى المشكلات الخطيرة في الفكر العسربي الحديث، والتي يكاد ينفرد بها. وهي مشكلة نجمت عن أزمة الديموقراطية في الموطن العربي.. فلولا الإرهاب المباشر وغير المباشر، لعبرت التيارات الفكرية المختلفة عن نفسها بشجاعة، في الموقت الذي يناسبها وبالأسلوب الذي تختاره، ولأمكن حينذاك مناقشتها أيضا بشجاعة، فتتبلور القضايا تبلورا صحيحا، ومن ثم تتخد مدلولها التاريخي:

إننا طيلة عشرين عاماً في ظل المرحلة الناصرية مثلاً، لم نقراً ولم نسمع كاتباً ينادي بالصلح مع الصهيونية. كما أننا لم نقراً ولم نسمع كاتباً ينادي بما يسمى «الانفتاح الاقتصادي» أو التحالف مع أميركا، أو يعارض عروبة مصر. ولم يكن ذلك معناه أنه ليس بيننا من يعتنق هذه الأفكار، كما ظهر في ما

بعد، بل كان معناه أن البعض أثر السلامة خوفاً من السلطة أو الدرأي العام. لقد كلفنا ذلك عشرين عاماً من التزوير والتضليل، فناقشنا قضايا غير واردة ولم نناقش أخرى واردة بإلحاح. لم يكن أحد يدري في ظل الإرهاب أين الوجه وأين القناع، فساير من ساير وكبت من كبت وسجن من سجن ونفي من نفي. ولكن الحصيلة الختامية مروعة، بحجم الصدمة الذهنية والنفسية لدى البعض من الآراء الجديدة ـ القديمة، لبعض المفكرين والكتاب المصريين. فلو أن هؤلاء ـ من مختلف الاتجاهات يمينا ووسطا ويسارا عبروا عن آرائهم في زمانها تعبيرا صريحا، لما كانت المفاجأة الراهنة ولا الصدمة.. بل لكانت الأمور، خاصة لدى الجمهور العريض القارىء أو المستمع أو المشاهد، اتخدت منصى

آخر تماما. تلك المرحلة تلقي ظلال الشك حتى على «الأفكار المعاصرة» فلا نعرف أحيانا، حتى الآن، أين الكذب فيها وأين الصدق، أين الخوف وأين الحقيقة. ولا يمكن لفكر، هذه حاله، أن يكون فكرا، بالمعنى الدقيق للكلمة.

على أية حال، فمن بين «فضائل» معاهدة الصلح الإستسلامية أنها كشفت على الأقل بعض الأقنعة، لا عن وجوه توفيق الحكيم أو حسين فوزي أو أنيس منصور داخل مصر فقط، بل عن نظرائهم من العرب خارج مصر أيضاً.

والشعب العربي في مصر الآن، يمر بما لم يمر به شعب آخر في التاريخ.. فهو يتعرض داخل بلاده لعملية غسل دماغ جماعي ضد انتمائه القومي، ويتعرض من الخارج لعملية «استفزان» مثيرة للربب والشبهة، لأنها تتكامل مع المخطط الجهنمي لضرب عروبة مصر. سأكون صريحا وأقول أن هناك محاولة متعمدة ودؤوبة، على صعيد الفكر والسلوك العملي، من جانب بعض العرب لحرف الصراع مع النظام المصري إلى صراع مع الشعب العربي في مصر.

طبعا، البيانات والشعارات والوثائق الرسمية للعرب تفرق بحسم بين مصر والنظام، وبين الشعب والرئيس. ولكن المارسات شيء أخر. فالمواطنون المصريون في بعض الأقطار العربية يتعرضون لأبشع المعاملات والتشريعات والإجراءات، بما يدفعهم دفعا للاحتماء بالنظام المصري والهتاف له. والأربعون مليونا من المصريين داخل وطنهم يتعرضون في بعض الصحف والإذاعات العربية لحملة عنصرية مضادة لا أعرف لها مثيلًا في تاريخنا الحديث بأكمله، حتى حين كان يحكم أقطارنا الباشوات والسلاطين والخواجات الأجانب.

وتقع بعض الأقطار العربية في تناقض صارخ، حين تدين النظام المصري الراهن، وتصادر المعارضة المصرية لهذا النظام، بشرا وأفكارا ومؤسسات ومنظمات.

إنني أفهم بسهولة أن تنقل اتحادات الصحافيين العرب والكتاب العرب والسينمائيين العرب وغيرها من القاهرة إلى عواصم بقية الأقطار العربية. ولكني لا أستطيع أن أفهم بسهولة أن تخلو هذه الإتحادات والمؤتمرات من أي تمثيل مصري يعارض النظام القائم في بلاده، ويحتاج لمنبر قومي يمنحه حريبة التعبير عن هذه المعارضة. وكأن الإتحاد أو المؤتمر لا يعترف بغير التمثيل «الرسمي» أي تمثيل الدول والأنظمة، فإذا عزل النظام أو الدولة عزل الشعب أيضا أو القطر ذاته.. فلم تعد هناك صحافة أو ثقافة أو سينما مصرية، لمجرد أن النظام المصري قد عزل.. وكأن البعض كان يتمنى أن يصل هذا النظام إلى ما وصل إليه، لإستبعاد مصر نفسها من دورها العربي.

إنني أفهم ألا تتمثل مصر في مؤتمر رؤساء أو وزرآء، ولكني من الصعب أن أفهم عدم تمثيلها في اتحاد صحافيين أو كتاب. وسوف يندهش الشعب نفسه في مصر، حين يجد أن صوته المعارض لا مكان له بين المعارضين العرب.

يعيش عدد من المفكرين والأدباء العرب في بعض العواصم الغربية
 حالياً. بعيداً عن الدلالات السياسية لهذا المنفى، القسري بالنسبة للبعض

والطوعي بالنسبة للبعض الآخر، هل " " أن أثر هذا الواقع سيعود بالخير على مستقبل الثقافة العربية؟

ـ لهذه المسألة عدة وجوه.. وأحب أن أقصر كلامي هنا على الذين نفتهم انظمتهم لا على الذين نفوا أنفسهم لأسباب مزاجية أو وراء الرزق.

عن الفريق الأول أتكلم إذن، فأقول أن «المنفى» بحد ذاته ليس خيرا على الإطلاق، فأية مسافة بين الكاتب والوطن تحرم الإنتاج الثقافي في الغربة من نبض الواقع الحي، وهو الأب الشرعي لأية حرارة وأي صدق. مهما وصلتنا الصحف والإذاعات والكتب والأصدقاء القادمين من الوطن، فإنها لا تغني مطلقا عن المعايشة اليومية للحياة الواقعية.

والمنفى، في رأيي، هو الغرب فقط، فالحياة في بيروت أو دمشق أو بغداد أو الكويت أو الجزائر أو المغرب أو بنغازي ليست غربة. وقد عشت شخصيا أربعين شهرا في لبنان، نصفها تماما في ظل الحرب، ولم أشعر قط أنني غريب أو منفي، فالشارع العربي واحد أينما كان. ولكن هذا لا يمنع أن المثقفين المصريبين المعارضين في الداخل، هم خط الدفاع الأول عن عروبة مصر واستقلالها وديموقراطيتها وتقدمها... إنهم الأكثر التحاما بجماهير الشعب والأكثر عرضة للصدام اليومى مع السلطة الدكتاتورية.

إذا لم نعد أنفسنا، نحن المقيمين في الغرب، مجرد امتداد متواضع للداخل، فلا معنى لوجودنا. وإذا لم نرتب حالنا على أساس العودة القريبة إلى الوطن الصنغير أو الكبير، فلا معنى لوجودنا.

أما إذا كان البعض منا على اتصال وثيق بالداخل، لا يزايد عليه بل يضع نفسه تلقائيا تحت امرته، وإذا كان هذا البعض رتب نفسه على أساس الإقامة القصيرة المؤقتة التي سيعود بعدها مباشرة إلى بلده أو أي بلد عربي، فإنه يستطيع الإستفادة والإفادة من المنفى الاضطراري. يستطيع التفاعل الصحي المباشر مع حضارة قرأ عنها أو سمع بها. ويستطيع أن يكون واجهة إعلامية و «وجها آخر» لبلاده غير البوجه الذي يعرفه الفرب من أجهزة الإعلام الرسمية. ويستطيع أن يدعم النضال داخل وطنه بالكلمة الشريفة الحرة.

لقد احتاج المفكرون العرب المقيمون في الغرب لهذا المنفى حتى يكتشفوا المغرب العربي وثقافته.. فما هو مستقبل هذا الاكتشاف؟

- كنان «المغرب» - ولا أقول المغرب العربي كلُّه - اكتشاف حقيقيا لي شخصيا، لا على الصعيد الثقافي المجرد، فقد كنت أتابعه بقدر ما أستطيع، ولكن على صعيد الحياة ذاتها، والإنسان.

هناك «خصوصية» مغربية يلعب فيها الإسلام دوراً حاسماً، لأنه على عكس اقطار المشرق، يخلو باستثناء أعداد قليلة من اليهود، من أية ديانات أخرى، ولأنه ناضل ضد الاستعمار «المسيحي» فقد اكتسبت الوطنية بعداً دينياً.

هناك تجربة ثقافية نادرة مصورها الصراع المندوج، لاكتساب المضارة الحديثة وترسيخ الهوية القومية في الوقت نفسه. وهو الصراع الذي يتخذ شكل التحدي بين اللغتين والثقافتين الفرنسية والعربية.

هناك إرث حضاري جوهري هو الأندلس، بموقعها الجغرافي ومغزاها التاريخي.. فالمسافة الواقعة بين طارق بن زياد وابن خلدون هي مساحة مغربية في تكوين العرب الحضاري.. فالمغرب هو احد اضلاع المثلث الحضاري للوطن العربي من المحيط إلى الخليج.

بالتعرف العميق على المغرب (وكم أتمنى التعرف على بقية أقطار المغرب العربي) يزداد رسوخا انتماؤك القومي، ويزداد المشرقي خجلاً، لأنه لا يعرف وطنه وثقافته، كما يعرف الألماني عن فرنسا.. وهما أمتان.

العربية، في ظل الوضع السياسي الراهن في مصر؟

ـ لا تصلح الأحداث السياسية دائما إطارا للأفكار. ولكن بعض الأحداث كمعاهدة الصلح، هي نفسها حدث فكري، إلى جانب كونها حدثا سياسيا.

وفي اعتقادي أن التوازي المحكم بين الأوضاع العربية والثقافية العربية، لا ينصف هذه الثقافة.. رغم أنها ثمرة المجتمع العربي ومن إبداع أبنائه.

وربما يثبت المستقبل أن من خصوصيات الثقافة العربية أنها لم تكن على الدوام «مرأة» الوضع العربي. ففي تقديري أيضا أن ثقافتنا كمًا ونوعا تتجاوز وتتقدم على المستوى الرديء والمتردي للمجتمعات العربية المعاصرة.

وعليك أن تضع في الاعتبار بطولة المبدعين العرب المعاصرين في مجرد كونهم ينتجون أدبا وفكرا وفنا وسط ظروف أقل ما يقال فيها إنها الطرف النقيض لأي إبداع وأي فن وأي فكر.. ظروف القهر الدكتاتوري الباطش بأية معارضة، ظروف التخلف المرير الباطش بأي تجديد. من السلطة إلى العقائد الشائعة في الهواء أو ما يسمى بالرأي العام، مرورا بالشعب نفسه، يصطدم المثقف العربى كل لحظة بما يحول دونه والانتاج.

رغم ذلك ينتجون، وتلك بطولة، وفي بعض إنتاجهم مستويات لا تقل عن مستوى نظرائهم في أرقى دول العالم، ممن لا يعيشون البؤس والصرمان والبطش والتخلف، بل يستمتعون بأحدث منجزات التقدم والرخاء والحرية.

الوضع الراهن في مصر مؤقت. ولكن حتى زواله ليس نهاية المطاف وغاية المراد.. فالمجتمع العربي كله بحاجة إلى تغييرات جذرية في هياكله الإنتاجية وعلاقاته الاجتماعية وقيمه الحضارية. والمثقفون العرب هم طليعة التغيير وحماته. إنهم حين يأكلون بعضهم يبدون لي كأطفال يتخاطفون واللعبة، بينما الآخرون يتسلون بمنظرهم ويلعبون اللعبة الأخرى. هم أبرياء ونبلاء حتى الموت جوعا أو عذابا أو حرمانا أو انتحارا أو جنونا. يكفي أن بعضهم يسأل البعض الآخر في احتداد يثير الأسى: ماذا كنت تفعل اثناء الحرب؟ ماذا كنان موقفك الإيديولوجي قبل الهزيمة؟ ماذا فعلت قصيدتك في الثورة؟ ولا يسالون السلاطين وأشباه السلاطين أين كانوا وماذا فعلت قصيدتك في الثورة؟ ولا يسالون المعارضة نفسها أين كانت وماذا فعلت؟ إنهم يكتفون بنهش أنفسهم وإيلام المعارضة نفسها لين كانت وماذا فعلت؟ إنهم يكتفون بنهش أنفسهم وإيلام ذواتهم، رغم أنهم بلا حول ولا قوة.. سوى قوة الضمير ورهافة الشعور في زمن دويء بلا ضمير ولا شعور. يصنعون التماثيل لغيهم، ويعودون بالازميل

ليمزقوا به أنفسهم. ومن لا يفعل، يسقط فوقه التمثال ذات يوم ولا يجد في اليوم التالي بعد الألف من يسحب جثته.. بينما يذهب التمثال إلى المتحف.

ربما لا أكون قد أجبت عن سؤالك، وربما أكون قد أجبت، ولكني في الحالين أربما لا أكون مديناً بهذا الكلام لذاك السؤال.

● ما الذي، في رايك، يمنع المفكرين العرب المقيمين في باريس مثلاً من التحلق حول «حد أدنى» يؤهلهم لقيادة حركة ثقافية فكرية ما.. طالما أن وجودهم في باريس يسهل عليهم الاتصال بالمغرب والمشرق، والتفاعل فيما بينهم ضمن هذا الإطار؟

ــ القيادة الفكرية ليست موقعاً جغرافياً، ولا هي وظيفة في مكتب البريد. القيادة الفكرية أيضاً ليست نادياً أو حسزباً أو رابطة وأمين صندوق. القيادة

الفكرية هي ممارسة الإبداع، والقدرة على العطاء.

بهذا المعنى، فقد يكون شاعر صعيدي في إحدى قرى جنوب مصر، وروائي في «ضيعة» لبنانية لا تظهر على الخريطة، وناقد من اليمن الجنوبية، هم الذين يشكلون القيادة الفكرية للثقافة العربية المعاصرة.

فلا باريس ولا نيويورك ولا موسكو، تستطيع أن تجعل من المنفيين العرب اليها قيادة لزقاق صعير في أحد أحياء دمشق أو بغداد أو الرباط.

الإبداع الفكري أو الفني هو القيادة، من أي مكان أتى ومن أي زمان.. فربما كانت القيادة الحقيقية الآن، لابن تيمية أو لعلي بن أبي طالب، من

يدري؟

● ماهي، في رايك، اسبب هذه العودة التي نلحظها قوية نحو مفكري عصر النهضة من جهة، ونحو التراث العربي ـ الإسلامي من جهة اخرى؟ وهل يمكن لمثل هذه الأسباب أن تخلق اهتماماً حقيقياً بهذا التراث في شقيه النهضوي والقديم، يفعل في البنية المستقبلية للفكر العربي؟

- إنها إحدى الظواهر المضيئة في الثقافة العربية المعاصرة. إنها عصر ما بعد الترجمة عن الغرب. العودة إلى الأصول. القديمة منها والقريبة، نوع من

مراجعة النفس.

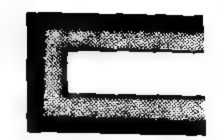
ليس مهمًا ماذا يمكن أن يفعله هذا التراث. الأهم أن «تعرفه» أولاً الأجيال الجديدة، بعد أن كان يسمى «الأوراق الصفراء»،

معرفته ربما تقود إلى رفضه أو قبوله معدلاً، أو قبوله بشكل مطلق. ولكن «المعرفة» بحد ذاتها نقيض للجهل.

كانت الترجمة عن الغرب نوعا من المعرفة. معرفة الأخر. أما الآن، فإننا نحاول معرفة النفس.

هل أن الأوان لحل جذري لمعادلة التراث والعصر، والنات والآخر،
 الوطن والإنسانية؟

- ربما حتى نستطيع تجاوز عصر استطال في تباريخنا الحديث مائتي عبام وحتى نستطيع بحق أن نقول إننا على أبواب «عصرنا» الجديد.



## الحضارة الحديثة لا ترادف الحضارة الغربية(\*)

● ما هي نظرتكم للتراث العربي الإسلامي، هذا الإرث الثقافي الذي علينا الاعتماد على أنفسنا في دراسته بدلاً من اللجوء إلى النظريات الغربية، والتي غالباً ما يكون فيها من التضليل الشيء الكثير بهدف إبعادنا عن ماضينا وتشويهه، وبالتالي عرقلة مسيرتنا نحو المستقبل؟

\_ أنا غير مختص بالتراث، ولكن بمنهج دراسة التراث. أنا لا أعتبر نفسي أحد الدارسين للتراث العربي، ولكنّي أعتقد أننى قدمت مساهمة نظرية لتأسيس منهج جديد في دراسة التراث. وكتابي «التراث والثورة» هو مصاولة منهجية أكثر منه بحثاً في التراث. قد يفاجيء هذا الرأي بعض الزملاء والقراء الذين يتكرمون عليّ بصفات لا أرى أنها تنطبق عليّ تماماً، فأنا رجل متخصص في علم الاجتماع الثقافي، في الأدب العربي الحديث أولاً وأخيراً، وعنايتي بهذين الميدانين تنصب أساسا على المجال النظري أي المنهج، وكل ما تقرأونه لي من دراسات تطبيقية ليست أكثر من امتحان لأفكاري النظرية على أرض الواقع الفكري والثقافي والأدبي. إن المشكلة الحقيقية التي تواجه الثقافة العربية المعاصرة هي أننا أفرطناً في الدراسات التطبيقية لمناهبج ومصطلحات ومعايير ليست من صنعنا ولا من صنع تاريخنا الاجتماعي الخاص، وقد كان ذلك ولا يزال أمرا سهلاً، فالأصعب منالاً والمطلبوب في الوقت نفسه هو إبداع مساهجنا ومصطلحاتنا ومعاييرنا الخاصة والمكتشفة من قوانين تطور تاريخنا الاجتماعي، هذا لا ينفى ضرورة الاستفادة القصوى من خبرات الأمم الأخرى والقوانين العامة المضمرة في حضارتها، ولكن دون أن ننسى لحظة واحدة العلاقة الجدلية بين العام والخاص. وقد أن الأوان لأن نركز على خصوصنيتنا الوطنية والقومية التى قد تمنحنا بمعاناة الخلق والإبداع والكشف قوانين جديدة نضيفها إلى تعميمات الحضارة الإنسانية الحديثة، وبذلك نستحق شرف المشاركة في الإنتاج الحضاري العالمي لا أن نبقى مجرد مستهلكين.

● لقد ركزت في الإجابة السابقة على قضية الخصوصية الوطنية القومية، هل يمكننا أن نعرف لماذا التركيز على هذه الخصوصية في التراث الفكري العربي الإسلامي؟

اجرى الحديث ج. علاوة وهبي ونشر في جريدة «النصر» الجزائرية ٢ إبريل (نيسان) ١٩٨٠.

حين أنادي بالتركيز على الخصوصية الوطنية القومية فإن ذلك يعني مباشرة مناقشة التراث، لقد عشنا طيلة المائتي السنة الأخيرة، أي منذ فجر النهضة العربية الحديثة، أسرى ثلاث نظرات للتراث:

النظرة الأولى: هي إنكار التراث ورفضه بدعوى اللحاق بركب الحضارة المعاصرة. والترجمة الطبيعية لهذه الدعوة هي التوجه كليا نحو الغرب بصفته المرادف عند أصحاب هذا الرأى للحضارة الحديثة.

النظرة الثانية: هي التوجه نحو الماضي بكل ما هيه، بكل ما له وما عليه، بكل امجاده وخطاياه ورفض الحضارة الحديثة رفضا كليا. والطريف أن المعنى المضمر عند أصحاب هذه الدعوة وهم يظنون أنفسهم نقيض الفريق الأول، أن الغرب هو المرادف للحضارة الحديثة، والترجمة الفورية لهذا الاتجاه هي الانكفاء على الذات وطلب حق اللجوء السياسي إلى السلف الصالح. وهنا أيضا يلتقون مع نقيضهم الفريق الأول في إفساح المجال لما يسمّى بالحضارة الغربية لأن تفعل فعلها فينا دون مقاومة، طالما أنها تملك أسلحة القوة الحديثة ونحن لا نملك في مواجهتها إلا اللواذ بالتاريخ.

النظرة الثالثة هي: النظرة الترفيقية أو التلفيقية بين التراث والعصر أو بين الإسلام والغرب أو بين الدين والعلم، سمّها ما شئت من الأسماء، فهي في النهاية نظرة براغماتية تأخذ من كل بستان زهرة وتظن أن ذلك هو غاية المنى لنكسب الجنة على الأرض وفي السماء معاً.

وأعتقد شخصيا كما لا بد أنكم تعلمون من قراءة كتابي «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث» أن هذه النظرات الثلاث قد أدت دورا إيجابيا بدرجات مختلفة في زمن مضى.

وبالطبع فقد كانت تعكس في مجملها طبيعة الصدمة التي أحدثتها المداخلة العربية الإسلامية مع الغرب في أوائل القرن الماضي، كما أن كلا منها كانت تعكس هوية البنى الاجتماعية الصادرة عنها. ولكن منذ منتصف القرن الصالي ومع رياح التحرر التي هبت على الشرق، أصبح محتماً علينا نحن أجيال الاستقلال أن نتحرر، أيضا، من أسر (الأخر) طيلة أكثر من قرن ونصف القرن، وأمسينا مطالبين باكتشاف النذات وإيجاد الأصبيل والمعاصر للذات والآخر، وليس التوفيق أو التلفيق. هنا، كان يجب أن ندرك ولا زالت أمامنا الفرصة لندرك أن (الآخر) ليس هو العالم، فالتاريخ الأوروبي ليس هو التاريخ، هو جزء من التاريخ وأن الحضارة الحديثة ليست هي الحضّارة الغربية، بل هناك عطاء غربي وإضافة غربية إلى الحضارة لا تنّفي عطاءات الحضارات الأخرى القديمة والوسيطة والحديثة. والغرب إذن ليس «بعبعا» نخشاه، ولا سيدا نعمل في خدمته، كما أن (العصر) أكثر من أن ينفرد به الغرب، فليس هناك أي ترادف بين الغرب والعصر، هناك غرب في العصر، ولكن هناك أيضا شرق وشمال وجنوب هذه نقطة. النقطة الثانية هي الذات التي لا ترادف عندي الماضي، فالماضي جزء منها كما أن الماضي ليس هو التراث العربي الإسلامي وحده، بل هو يشمل التراثات الحضارية كلِّها للمنطقة التي ولدنا فيها، غير أنَّ

الحضارة العربية الإسلامية هي مركز الثقل وبوصله الاتجاه والوريثة الشرعية للحضارات القديمة السابقة عليها في المنطقة. كلمة الحضارة عندي ليست مديحا أخلاقيا أو هجاء بل هي التكوين المادي والمعنوي للتاريخ الموصول الحلقات، وهو التاريخ الاجتماعي وبالتالي فتراثنا الحضاري أي الماضي والحاضر والمستقبل أيضا هو تعبير طبقي في الأساس عن المجتمعات التي كونت وأنجزت تاريخنا الحضاري سلبا وإيجابا. تراثنا أيضا مليء بالإنجازات العظيمة والخطايا العظيمة، ونحن لا نملك أية شرعية في حق اللجوء السياسي إلى هذا التراث، ولا إلى الاستنجاد به في المحن، ولا إلى اتضاده مشجبا نعلق عليه خطايانا المعاصرة. وإنما نحن نستطيع فقط أن ندرس قوانين تطوره العلمية لتساعدنا في اكتشاف المسار الرئيسي لتاريخنا وأدوات تقدمنا إلى الأمام لا عودتنا إلى الخلف. إن السلف الصالح صالح لأنه أبدع الجديد، وهو لا يطالبنا بأن نكون عكسه ونتخذ منه جدارا ترتخي عليه أعصابنا الفكرية أو تابوتا تتمدد فيه أرواحنا الميتة. الولاء الحقيقي للتراث هو أن نستلهمه في التغيير والتجديد والثورة والإضافة إليه. وحين نضيف إليه فإننا نضيف للعالم، هكذا تعلمنا الحضارة العربية الإسلامية في أزهى عصورها انها حين أبدعت وجددت أنارت وأعطت العالم نوراً بدد به ظلمات العصور الوسطى. ليس من حقنا أن نتباهي بهذا الماضي بل علينا أن نثبت جدارتنا في الانتساب إليه. لا بأن نحيا على منواله بل أن نترسم خطاه الجوهرية وأساسها الحرية التي تعنى كما يتبين لنا من دراسة ابداعات العرب والمسلمين الأوائل أنها ثلاثة: الحوار مع الحضارات الأخرى، والأفكار الأخرى، ثم الإيمان بالتاريخ أي أنه ليس هناك شيء خارج عن السياق التاريخي لتطور الإنسان والمجتمع، وأخيرا الإيمان بالعقلانية التي يسهل تبينها في العديد من اتجاهات الفكر الإسلامي العظيم رغم تناقضها.

نجد العقلانية عند المعتزلة كما نجدها عند الفارابي، نجدها عند ابن رشد وابن سينا كما نجدها عند المتصوفة. الحوار والتاريخ والعقلانية هي العناصر الثلاثة الجوهرية في تكوين الإبداع الحضاري العربي الإسلامي وهي أساس حرية العقل في الإسلام.

عندما نستلهم هذا الأساس في بنائنا الحضاري الجديد لن نحتاج إلى توفيق مع الغرب ولا إلى تلفيق مع حضارته، بل سنكتشف ما يلي:

ا ـ إن الحضارة الإنسانية تنتقل في الزمان والمكان من عصر إلى آخر ومن مكان إلى آخر. وقد حملت معها منجزات كل العصور وكل الأماكن السابقة فهي في دورة جدلية لا تنهي. وإذن ما يسمى بالحضارة الغربية الحديثة ليست أكثر من حصيلة الحضارات الإنسانية السابقة بما فيها الحضارة العربية الأصيلة وقد أضاف إليها الإنسان الغربي شيئا جديدا. ولكن هذه الإضافة ليست خاتمة المطاف، فهناك متسع تاريخي أمام إضافات جديدة بعد أن وصل الغرب إلى مازق الطريق المسدود، هكذا فنحن شركاء أصيلون في تكوين الحضارة الحديثة وهكذا أيضا نحن مرشحون للإضافة إليها.

Y \_ للتراث ثلاثة وجوه لا وجه واحد، هي الوجه الطبقي الاجتماعي، والوجه الوطني القومي والوجه الإنساني المطلق، ومعنى ذلك أن غربلة حقيقية لتراثنا الاجتماعي هي البند الأول في جداول أعمال التقدم كما أن دراسة موضوعية متجردة لكافة الأصول الحضارية في المنطقة دون عقد أو شوفينية أو عرقية يجب أن نقدم عليها بشجاعة حتى لانفاجاً بالاضطرابات العنصرية أو الطائفية هنا وهناك بطول وعرض العالم العربي الإسلامي، وأخيراً فإن الإيمان العميق بوحدة التراث الإنساني تعني أننا ورثة جميع الحضارات وقد كان الإسلام رائدا في حواره مع الأديان السابقة وحتى الحضارات الوثنية كاليونان وفارس والهند.

٣ ـ التراث إذن ليس هو الماضي وحده والعصر ليس هو الغرب وحده والمطلوب هو أمران: اكتشاف قوانين تطورنا الاجتماعي على هدى بوصلة التقدم الحضاري، والأمر الثاني هو اكتشاف أدوات هذا التقدم الفكرية لا المادية وحدها أينما كانت دون أن نفسر ما قد تأخذه عن الغرب أو الشرق بأنه استيراد أجنبي. ودون ذلك لن نصل إلى التركيب الخاص بنا والذي يفسح لنا الطريق إلى العالم والعصر في الوقت نفسه. يبقى السؤال من نحن؟ بالغ الأهمية، فمن الطبيعي أن تتعدد وجهات النظر بيننا نحو التراث بتعدد انتماءاتنا الاجتماعية ودرجات قدراتنا على تمثل هويتنا القومية العربية فما قد أراه إيجابيا في التراث سيراه غيري سلبيا حسب موقع كل منا في الحركة التاريخية لمجتمعنا، والمهم هو الإيمان المشترك بالحرية والحوار والعقلانية.

■ لنترك الآن قضية التراث واعتقد أن إجابتك عن السؤالين كافية لتبوضيح بعض الجبوانب، ودعناننتقل إلى الرواية فالمعروف أن فن البرواية فن حديث في الأدب العربي وأنه وصلنا عن طريق الغرب كما يقول بعض النقاد وهو قولهم عن الشعر اعني القصيدة الحديثة، إذن يرى بعض النقاد أن الرواية العربية لم تحقق هويتها القومية وأنه لا مستقبل لها في الأدب العربي، في حين يرى الروائي والناقد جبرا إبراهيم جبرا أن مستقبل الرواية العربية يبشر بالخير وذلك على عكس الشعر في رايه والذي جنت كثرة الشعراء عليه. فهل يمكن القول إن هناك رواية عربية حقا؟

- بدأ يصبح لنا للمرة الأولى في تاريخنا الأدبي الحديث رواية عربية، قبل ذلك كانت هناك رواية مصرية أو رواية لبنانية أو رواية عراقية أو روايات مغربية مكتوبة بالفرنسية، ولكننا منذ حوالي خمسة عشر عاما نلاحظ أن هناك رواية عربية يكتبها مصريون أو جزائريون أو سوريون ولكنها تكتسب هوية عربية، الأمثلة على ذلك أن المحاور الأساسية في أعمال جبرا إبراهيم جبرا، عبد الرحمن منيف، غادة السمان، جمال الغيطاني، حيدر حيدر، هاني الراهب، حليم بركات، هي محاور هزيمة ١٩٦٧، القضية الفلسطينية، الحرب الأهلية اللبنانية أو التاريخ العربي والإسلامي، نجد الشخيات في رواية واحدة من مصر والمغرب والجزائر ولبنان والعراق والأردن، على الصعيد الجمالي نجد

تشابها شديدا في التكوينات الفنية ومدارات اللغة واستخدامات الرموز وأبنية الهيكل الروائي.

والرواية العربية في هذا الصدد تكاد تقوم للمرة الأولى بالدور الذي سبقها إليه الشعر العربي الحديث منذ نهاية الأربعينات إلى اليوم حيث كان أول الفنون التي تعربت بمعنى الانصهار في بوتقة الهوية القومية العربية، كانت حرب فلسطين ثورة يوليو في مصر، الحرب التحريرية الجزائرية، عدوان السويس، وهده جميعها محاور الشعر العربي الجديد، لذلك فإني أعد الشعر العربي الحديث رائدا في طبع أدبنا بالطابع القومي، والرواية والقصة القصيرة تقومان كما قلت بهذا الدور منذ منتصف الستينات.

● يصاول البعض من النقاد أن يربط منجزات الرواية العربية الحديثة بالغرب، كما حاولوا ذلك مع الشعر الحديث في بداياته الأولى، ترى إلى أي مدى يصبح ربط هذه المنجزات في الرواية العربية الحديثة بالغرب؟ أو أنها منجزات لها استقلاليتها؟

\_ إن منجزات الرواية العربية الجديدة \_ وهنا لا بد أن أضيف من الجزائر التى تنفرد بين أقطار المغرب العربي بانتاج روائي ناضع يتمثل في أعمال رشيد بوجدرة والطاهر وطار وعبد الحميد بن هدوقة - هذه المنجزات التي وصلتنا أيضا من غسان كنفاني وتيسير سبول، وأمين شنار وحنا مينه وصنع الله إبراهيم وعبد الحكيم قاسم وغيرهم، هذه المنجزات مرزة أخرى قد تجاوزت شكلًا ومضمونا فكرا وفنا مرحلة الرواية المحفوظية. وأجدني أركز هنا على أن الحداثة لا تعني الغرب، رغم أية استفادات مضمرة في أعمال هؤلاء من الكتابات الغربية، وأندهش حقا حين يتهم بعض هؤلاء بتقليد الرواية الغربية بينما نعرف نحن جميعا أن نشأة الرواية في مصر أو لبنان كانت نشاة عربية كاملة من «زينب» للدكتور هيكل إلى «عودة الـروح» لتوفيق الحكيم، إلى أعمـالِ نجيب محفوظ، إلى قصيص يوسيف ادريس. ولم يكن ذلك خطأ بلكان تفاعلاً مبدعا وخلاقا مع انجازات الحضارة الغربية في مجال الأدب، وهي ذاتها الحضارة التي أخذت عن «ألف ليلة وليلة» وغيرها من منجزات الحضارة العربية الإسلامية. وهكذا تكتشفون أن حوار الحضارات هـ والجدل الدي لا ينتهي، فليس هناك اتهام إذن للرواية العربية الجديدة إلا بأنها أكثر أصالةً في التعبير عن الواقع العربي الأكثر تعقداً من الواقع الذي عبر عنه توفيق الحكيم أو نجيب محفوظ.

أنت من أوائل الذين كتبوا عن الرواية المكتوبة بالفرنسية في الجزائر، ويهمني جدا، كما يهم القارىء كذلك معرفة رأيك فيها وهل تعتبر أدبا جزائريا أم تنسبها إلى أدب اللغة التي كتبت بها؟

رغم أعترافي بتقصير فأضح من جانب المشارقة عموما في التعرف على المغرب العربي عموما تعرفا دقيقا وحميما، إلا أنني قد انتبهت إلى الثقافة المغربية أو إلى الثقافة في المغرب العربي في وقت مبكر وبالذات مع الأدب

#### مرأة المنفى

الجزائري المكتوب بالفرنسية، وقد كتبت بالفعل عن الرواية الجزائرية عند محمد ديب وكاتب ياسين ومالك حداد وكذلك عن مسرح كاتب ياسين، وفي رأيي أن أعمال هؤلاء تندرج بلا تردد ولا للحظة واحدة في باب الأدب الوطني الجزائري مهما كان مكتوبا باللغة الفرنسية. هذا لا ينفي بطبيعة الحال أن بعض الإبداع الأدبي الجزائري والتونسي والمغربي يتفوق على صعيد اللغة على بعض الكتاب الفرنسيين أنفسهم، ولكن من الظلم الفادح لمعنى الأدب ومن الجهل النشيط بمعنى الطابع القومي للادب، اعتبار هذه الاعمال المكتوبة بالفرنسية أدبا فرنسيا حتى ولو اعتبره النقاد ومؤرخو الأدب الفرنسي كذلك، فالروح الروائية عند ديب وياسين وحداد هي الروح الجزائرية. هذا المعيار الصحيح في تصنيف الفن، ولست أشك لحظة واحدة في أن لأدب هؤلاء بعدا إنسانيا عاما، ولكن من قال إن الإنسانية تعني فرنسا، إنهم في عبارة واحدة مشاركة جزائرية في الأدب العالمي.

# المثقفون يتصارعون والأباطرة يتفرجون (\*)

■ يقال في تعريف الأدباء والمفكرين عموماً أنهم طليعة وعي الأمة، فإلى أي حد في هذا التعريف على الأدباء والمفكرين العرب في هذه المرحلة الخطيرة التي تمر بها الأمة العربية؟

\_ ينطبق هذا التعريف على المثقفين العرب ربما أكثر من غيرهم. أقبول ربما، لأنني لا أدري حقا ما إذا كان هناك مثقفون في بالد أخرى، بذلوا من التضحيات وأدوا مثلما فعل المثقفون العرب.. فالبرغم من أن التعريف العام والمتداول للمثقف لا يدرجه في دولاب الانتاج، بل يضعه في حروف مذهبه، ولكن على الهامش، إلا أن هذا التعريف الغربي القديم، لا ينطبق تماما على الدور الخاص والاستثنائي الذي لعبه المثقفون العرب المعاصرون، لا في تنمية الوعي فحسب، ولكن في تنمية الاقتصاد وعلاقات الإنتاج الاجتماعي كذلك.

المثقفون العرب هم قادة التنمية الاقتصادية والاجتماعية في بلادنا. وفي الوقت نفسه هم مهندسو النفس البشرية، وهم في الأغلب يمثلون فكريا، طبقات غير الطبقات التي ينتمون إليها، ومع ذلك فقد دفعوا ويدفعون ثمن هذا الانتماء الفكري باهظا. يدفعونه نيابة عن الطبقات التي لم ينشأوا في حضارتها أصلاً، وضد الطبقات التي خرجوا منها. لذلك فهم في الحالين ضحايا موقف تاريخي، وشهداء رومانتيكيون من الطراز الأول. ويحزن المرء فعلاً لأنهم يأكلون بعضهم أكلاً دون وعي منهم - وهم أساتذة الوعي - بئن هذه اللعبة تتم لحساب السلاطين الذين يحولون رعبهم من الثقافة إلى سجون ومعتقلات، مستشفيات للأمراض العقلية، وأرصفة مناف ترحب بالمثقفين العرب في كل عواصم العالم، أو هم يحولون خوفهم - هؤلاء السلاطين - إلى أقفاص ذهبية للمثقفين، لا فرق بين قضبانها وقضبان السجون سوى أنها طليت ببريق السلطة، رغم أنها لا علاقة لها بالسلطة.

إن أقرب المقربين من المثقفين العبرب إلى السلطان، لا يبزيدون عن كونهم حلياً وزخارف وديكورات فاخرة في قصر الحاكم.

أما الحل الثالث لدى سلاطين الحكم العربي، فهو إغواء المثقفين العرب بنهش بعضهم لحوم البعض، وكأنهم في ساحة رومانية، يتصارع فيها الأسود مع البشر، بينما يتفرج الأباطرة على نافورات الدم! تلك هي مأساة المثقفين

أجرى الحوار عاطف يونس ونشر في «المجاهد» الجزائرية ٢ مايو (أيار) ١٩٨٠.

العرب المعاصرين، أنبل ظواهر الأمة العربية في تاريخها الحديث، وأكثر هذه الظواهر سوادا في الوقت نفسه!

● الا ترى انك ذهبت في التعميم إلى حد المساواة بين المثقفين على اختلاف مواقفهم ومواقعهم؟ هناك من ناضل ويناضل، وهناك من ناضل وتوقف، وهناك من ناضل وسقط. وهناك أيضاً من لم يناضل في يوم من الأماد!

\_ ليس هناك أدب عظيم، أو ثقافة عظيمة متربعة على عرش الحكم، فالثقافة لها سلطتها، وللسياسة أيضنا سلطتها، ليس لبلاثنين أن يجتمعا. فثقافة السلطة، أي تبرير النظام الحاكم ليست ثقافة، بل هي ايديولوجية حاكمة.. الثقافة حلم، ولعل الحلم أنقًى تعبيراً عن الواقع من أيَّة أشكال معرفية أخرى. ولكن يبقى الفرق قائما بين الحلم وبين الواقع المباشر. والمثقف العربى كأي مثقف في العالم، له وجهان: وجه المواطن العادي، الذي يعيش في المجتمع في ظل نظام ودستور وقانون، ينطبق عليه انطباقه على كل المواطنين، والوجه الآخر هو إبداع الوعى الذي يتجاوز بالضرورة أسوار الحياة العادية المفروضة على المواطنين. هنا يقع المثقف العربي كأي مثقف آخر في مأزق الازدواجية المستمر بين مقتضيات المواطنة العادية، ومقتضيات الإبداع الواعي. بيننا من يساوم. والمساومة لا تعنى إرضاء السلطة دائماً، فلربما تعني أيضًا وأساساً، إرضاء ما يسمى بالرأي العام، وما يسمى بالعرف والقيم السّائدة، والتقاليد والعادات الموروثة، والعقائد الشائعة، والغرائز، وهذه كلها أشكال من السلطة الطاغية، الدكتاتورية القاهرة. وبيننا من لا يساوم ويقاوم مرحلة أو مرحلتين أو أكثر، حسب قدرة المرء على الصمود. ولكن الذين يساومون والذين يقاومون على حد سواء من المثقفين العرب المعاصرين، هم شهداء مرحلة الانتقال العنيفة، التي نشهدها منذ نهاية الحرب العالمية الثانية، والتي أراقت دماء كثيرة من طاقات ألمع الكتاب والفنانين وصناع الحياة الثقافية في أوطاننا.

إن المثقف العربي، الذي يسهر الليالي، ويريق سنوات طويلة من العمر في تأليف كتاب أو رواية أو مسرحية أو ديوان شعر، لا يتقاضى مقابل هذا العمل الذي يضاف إلى حضارة الوطن ما يكفي لإطعامه أسبوعا أو أسبوعين! ما فائدة أن يقام تمثال لبدر شاكر السياب وقد مات من المرض والجوع؟ وما فائدة أن يقام في الغد تمثال لعبد اللطيف اللعبي (\*) وهويعاني الآن أهوال المرض في زنزانة السجن؟ وما فائدة أن يسمّى شارع باسم نجيب سرور في القاهرة، وقد مات وهو يمشي ممزق الثياب، حافي القدمين، نبيل القلب ومتكبر الروح؟! وما فائدة أن يقرأ أطفالنا غدا أن إسماعيل المهدوي كان كاتبا عظيما إذا كان يحيا الآن مرغما بين جدران مستشفى الأمراض العقلية؟! هل هناك في صفوف يحيا الآن مرغما بين جدران مستشفى الأمراض العقلية؟! هل هناك في صفوف الشعب العربي وفئاته المختلفة من عانوا هذه الأهوال كالمثقفين؟! وبالرغم من

تم الإفراج عنه بعد خمس سنوات من السجن، وكان غالي شكري أول من نبّه الرأي العام العربي إلى مأساة الشاعر المغربي حين كان رئيساً لتحرير مجلة «الشرارة» في بيوت ونشرله ديوان «شجرة الحديد المزهرة» في العربية.

ذلك، فإذا وقعت هزيمة حزيران ٦٧ فهم المسؤولون! وإذا خان السادات فهم المسؤولون! إنهم المسؤولون! وإذا اشتعلت الحرب الأهلية في لبنان فهم المسؤولون! إنهم المسؤولون الوحيدون عن كل الجرائم التي لم يرتكبوها، بالرغم من أن هذه المسؤولية لم تواكبها حرية حقيقية.

● ماذا عن الردة المفروضة على مصر الشقيقة في ظل نظامها الحالي ووقوف بعض رموز الفكر والأدب إلى جانب النظام في مواقفه الاستسلامية

وتوجهاته الانعزالية؟

- أريد أن أوجز رأبي في هذه النقطة على النحو التالي:

أولاً: ان ما حدث في مصر ليس أكثر من غزوة استعمارية، تعرضت لأمثالها مصر من قبل مئات المرأت كغيرها من شعوب العالم. مصر الآن بلد يعاني الأهوال تماما، وليس ذلك عيبا في تاريخ الشعوب، لا ينبغي أن نذكر هزيمة مصر وننسي أمجادها ونضالها وتضحياتها. وحين نتذكر ذلك النضال وتلك التضحيات، فإننا نعيد النظر في لهجتنا حين نتكلم عن الهزيمة! إنها ليست أكثر من حدث عابر سرعان ما يمر.

ثانيا: إن ما حدث في مصر ليس مفاجئا بأي معنى من المعاني! لقد وصلت السنداجة بالبعض والتواطئ لدى البعض الآخر، إلى درجة أنهم لم يشعروا بالخطر إلا حين وقع في زيارة القدس المحتلة، أو عند توقيع اتفاقيات كامب ديفيد، أو عند توقيع معاهدة واشنطن: وهناك من لا يزال يتواطأ إلى الآن مع النظام. لماذا؟ هنا الجواب بأن ما وقع لم يكن مفاجئا، بل تتويجا لمراحل الارتداد المختلفة بدءا مما يسمّى بالانفتاح الاقتصادي، وقهر حرية الرأي، وانتهاء بالتفريط في السيادة الوطنية والتحلل من الانتماء القومي.

نلاحظ أن هذه الخطوات التي أنجزها السادات طيلة السبع السنوات السابقة على زيارته للأرض المحتلة قد تمت بمعرفة الكثير من العرب، وبتشجيع منهم، وأحيانا باستفزاز من جانبهم، لتصبح مصر العربية المتحررة دولة تابعة مثل دولهم! لذلك كان هؤلاء حريصين ولا ينزال بعضهم إلى الآن حريصا على حماية نظام الارتداد المصري، لأن وحدة المصير تجمع بينهم!

ان التحالف مع الولايات المتحدة سرا وعلنا، لا يؤدي في خاتمة المطاف إلا إلى الاعتراف بالعدو الصمهيوني، وهو الأمر الذي ترفضه بإصرار بطولي جماهير الأمة العربية كلّها.

ثالثاً: لو كانت هناك ديمقراطية لما فوجىء أغلب العرب بمواقف ترفيق الحكيم، ويوسف السباعي، وأنيس منصور، وحسين فوزي، وغيرهم. لو عبر هؤلاء بصراحة عن أرائهم منذ وقت طويل لما كانت هناك كارثة. والحقيقة هي أن هؤلاء ينتمون إلى فكرة «مصر المصرية». وقد كانت فكرة وطنية منذ القرن الماضي حتى ظهور الكيان الصهيوني. هنا اختلف الأمر، ويرجع الفضل إلى جمال عبدالناصر شخصيا في أنه طرح على مستوى الشعب والشارع والرأي العام، لا في حلقات المثقفين الضيقة، اكتشاف مصر لوجهها العربي. بذلك سقطت مقولة (مصر المصرية)، ولكن أصحاب هذه الفكرة لم يدخلوا في حوار

مفتوح مع الاكتشاف الجديد، فكان أن انغلقت القلبوب والعقول على ما فيها، ولم يتح لها أن تنفجر وتجهر بأرائها الحقيقية إلا عندما أتى نظام إقليمي معاد لعروبة مصر. حين ذاك أفصح هؤلاء عن أفكارهم القديمة الجديدة بالنسبة للبعض. إن مصرية مصر بعد ظهور الدولة الصهيونية، تعني في استقامتها المنطقية، العلاقات مع إسرائيل، وعروبة مصر وحدها هي التي تعتبر اسرائيل عدوا وطنيا وطبقيا وقوميا. لذلك سقط أصحاب (مصر المصرية) في أول امتحان لهوية مصر الحقيقية، وهو امتحان تشرين الأول (اكتوبر) ١٩٧٣. ولكننا للتاريخ، يجب أن نقول ثلاثة أمور...

● اسمح في يا دكتور أن اقاطعك " أن لتوضيح أمرين: الأول أننا لا نعتبر أن نظام البردة بكل رموزه ورموزها يمثل مصر العربية وشعبها الشقيق، ولم نخلط يوماً، ولم نرض من أحد أن يخلط بين السادات فرداً ونظاماً، وبين مصر شعباً وتاريخاً وارضاً. لقد نددنا بالسادات ومن معه ومن وراءه، ورفضنا الردة والخيانة شعراً ونثراً على صفحات هذه المجلة. وفي الوقت " رفضنا ونرفض دائماً أن يمس الشعب العربي المصري من قريب أو بعيد. ولست أدري لماذا يتحسس البعض إذا تطرق الحديث إلى الردة الفكرية ورموزها! أما الأمر الثاني فهو أننا تعرضنا على صفحات منذ وقت أن ردة توفيق الحكيم، و محفوظ، وإحسان عبد القدوس، منذ وقت أن ردة توفيق الحكيم، و محفوظ، وإحسان عبد القدوس، مفاجئاً أن يرتد أمثال الشرقاوي، ويوسف أدريس. وقد يعذر عامة القراء مفاجئاً أن يرتد أمثال الشرقاوي، ويوسف أدريس. وقد يعذر عامة القراء عليهم أن يكونوا سباقين إلى كشف المواقف والتوجهات قبل أن تفصح عن نفسها في الواقع!.

- هل قرأت «المنتمي»؟ لقد صدر للمرة الأولى عام ١٩٦٤ هل قرأت «شورة المعتزل»؟ لقد صدر للمرة الأولى عام ١٩٦٦ الكتاب الأولى عن نجيب محفوظ والثاني عن الحكيم.

#### • لا، للأسف.

- إذن لا ذنب لي! أما بشأن مصر ونظام السادات، فمن المؤسف حقا أن هناك من يهاجم مصر كلها لا السادات وحده، وقد سارعت أجهزة السادات، فخصصت برنامجا بعنوان «يقولون عن مصر»، بقصد تنفير المصريين من العرب والذين يكتبون ما يمكن استغلاله في ذلك البرنامج، يقدمون للسادات ونظامه الانعزالي خدمة كبيرة، كما أنهم يكملون المعادلة الامبريالية الصهيونية، الرامية إلى عزل مصر عن الأمة العربية، ولا عزة للعرب بغير مصر، ولا عزة لمصر بغير العرب.

مصر الناصرية كانت وستعود العروبة، ورمز الثورة العربية.
 ونحن واثقون من أن ذلك البرنامج الذي أشرتم اليه لم ولن يجد لدينا ما

يصلح لتضليلاته. لنعد الآن الى موضوعنا الذي توقف عند الأمور الثلاثة التي كنتم بصدد قولها.

ـ الأول، أن هذه الرموز التي أشرت اليها لا تبدأن أدانة مطلقة بمواقفها السياسية الأخيرة، فما أعطته للثقافة العربية كاف للقول أن أصحاب هذه الأسماء قد شكلوا وجداننا وعقولنا لأكثر من نصف قبرن. فهم جزء من تبرأثنا رضينا بذلك أم لم نرض!

سيظل توفيق الحكيم رائد المسرح المصري، وسيظل نجيب محفوظ هرما شامخا للرواية العربية، وستذهب مواقفهم السياسية الأخيرة إلى جهنم! تماما كما فعل جون شتاينبك الكاتب الامركي في الشهور الأخيرة من حياته، حين كتب من فيتنام أثناء الحرب يطالب أمريكا باستمرار الحرب في فيتنام. إن هذا الموقف لم يلغ قط اسم شتاينبك من تراث الأدب التقدمي في العالم!

الأمر الثاني، أن هؤلاء الأساتذة لا ينبغي اعتبارهم وحدهم رموز الثقافة المصرية، فهناك رموز أخرى لم تنحن للعاصفة، بقيت داخل مصر وخارجها من مختلف الأجيال والعقائد السياسية، وتقاوم الردّة، وتناضل ضد نظام الخيانة، لماذا لا نشجعهم ونركز عليهم الأضواء، بدلاً من التركيز على بديهية السقوط للآخرين؟!

إن أجيالاً جديدة في مصر تبيع قوتها اليومي وتستدين لتنشر على ورق أصفر أجمل الروايات والقصص والأشعار التي تقاوم الارتداد والتخلف والتبعية.

الأمر الثالث، الصلح مع اسرائيل ليس مجرد تعبير سياسي، بل هو رؤيا ومجموعة من القيم والأفكار المضادة للثقدم والحرية، موجودة عند أدباء عرب أخرين في غير مصر، ربما كان بعضهم يقف علنا ضد المعاهدة، لأن النظام في بلده لم يدخل الامتحان، ولكن التدقيق البصير في أدب هؤلاء نستشف منه الإقليمية، والطائفية، وتمجيد الغرب، وغير ذلك مما يصب أضيراً في معاهدة الصلح السرية غير المكتوبة!

● ظهر في اعقاب هزيمة حزيران ما يشبه الاجماع على ضرورة تجديد الفكر العربي، والقيام بثورة ثقافية شساملة، لكن هذه القضية ما تزال شعاراً غامضنا، يخضع لتعدد المفاهيم، وتباين وجهات النظر يمينا ويسارا: ما مفهومك لهذه القضية، وما هو تصورك لأبعادها ومقتضياتها؛

- اعتقد أن أمام الفكر العربي مجموعة من التحديات أفصحت عنها هزيمة حزيران ١٩٦٧، وهي الهزيمة المستمرة الى الآن، وقد جددت شبابها بنتائج ١٩٧٧، وبالحرب الأهلية في لبنان، وبالتوقيع على معاهدة الصلح وبالحكم السلفي الايراني اتخذت الهزيمة تجسيداتها الفكرية التالية:

المنطقة منذ الفتح الاسلامي في أمة واحدة،

٢ ـ الطائفية: حيث نلاحظ أن بعض المفكرين العرب قد ارتدوا عن العلمنة،

وتمسكوا بالفروق المذهبية والدينية في تصنيف المجتمعات العربية، متجاهلين الوحدة القومية، التي تستوعب كل المذاهب، وكل الأديان دون تفرقة أو تمييز.

" \_ العرقية: حيث نلاحظ أن بعض المثقفين العرب قد ارتدوا الى البحث الانثربولوجي في توصيف المكونات العنصرية للأمة، دون اعتبار للتكوين الحضاري المشترك. لم تفد التيارات الليبرالية، والراديكالية في تحليل هذه الارتدادات المتلاحقة تحليلاً سوسيولوجياً، يكشف البنى الاجتماعية التي افرزت هذه الأفكار الخارجة عن كافة قوانين التاريخ والحضارة، ولم تصل هذه التيارات أيضا الى تركيب جديد ومبدع للقومية، والاشتراكية، والديمقراطية، وهي العناصر الرئيسية لأي فكرينوي مقاومة التحدي وعدم الاستسلام لعصر الهزيمة الدافق.

الثورة الثقافية اذن، هي ابداع هذه الصيغة الجديدة التي تسردم الهوة السحيقة بين غالبية الشعب العربي وطلائعه الواعية المستنيرة.

لسنا في عصر نهضة، ولا في عصر تنوير، فهذه المصطلحات الغربية لا علاقة لها بمسارنا التاريخي وخصوصيتنا القومية، وانما نحن نعيش ونموت الساعات الأخيرة من عصر قديم، يسبق عصرا جديدا، هو عصر الثورة الثقافية العربية الشاملة ولن يكون ذلك من عمل فرد أو أفراد، بل هو عمل جميع المثقفين العرب، الذي يرون أمتهم بين حجري الرحى: البقاء أو الانقراض!

اين الجامعات العربية من المجتمع والتحديات المطروحة فيه وعليه وكيف تنظر إلى " وعليه التعليم العالي؟

\_كانت الجامعة في زماننا هي القيادة الفكرية للبلاد، هي مصنع النقاد والمفكرين والعلماء ودعاة الاصلاح من جهابذة السياسة وأهل الرأي. أما الآن فقد تحولت الى مدرسة ثانوية متخصصة، يعود ذلك للأسباب التالية:

١ \_ هجرة صفوة الأدمغة الى الغرب.

٢ ـ أمام الكم الهائل من الطلاب لم تعد كفاءة الأستاذ هي المؤهل البرئيسي المطلوب، بل مجرد حصوله على درجة الدكتوراه في زمن لم تعد للدكتوراه فيسه قيمتها العلمية القديمة.

٣ غياب الحريات الديمقراطية عن معابد العلم، بحيث انتفت رغبة الأستاذ في التجديد والابتكار، فقد أصبح يؤثر السلامة بتنفيذ البرنامج المطلوب تنفيذا حرفيا، لا اجتهاد فيه.

٤ ـ عدم رعاية الأساتذة من جانب الدولة، بحيث انصرفوا عن العلم، وراحوا يبيعون المحاضرات والدروس الخصوصية لكل من يقدر على الدفع، لا لكل من يستحق! ثم أصبحت المنافسة من أجل الترقية لدرجة مادية أعلى أهم بكثير من المنافسة العلمية لدرجة فكرية أرقى!

مسيطرة المناهج الغربية سيطرة كاملة على عقول الأساتذة ومناهج
 التعليم بحيث تولد الغربة منذ البداية بين الجامعة والمجتمع!

٦ انخفاض قيمة العلم في ذاته، بحيث لم يعد الطالب يرغب في غير
 الشهادة بأية وسيلة، سواء حضر الى الجامعة أو لم يحضر، استفاد من

المحاضرات أو لم يستقد، تلقى ما يناسب موهبته واستعداده، أو دخل أي فرع بمحض الصدفة!

ولا اصلاح لذلك كله، أي لا بديل لما دعوناه بالثورة الثقافية الشاملة.

● عبرت اللغة العربية على امتداد الحقب والعصور عن قدرتها ومرونتها ومتانة تكوينها. وقد اعترف بفضلها وعبر عن اعجابه بها حتى بعض المستشرقين المتعصبين، ومع ذلك فما يزال بيننا من يتهمها بالعجز والجمود، وعدم القدر على مواكبة العصر واستيعاب منجزاته العلمية والتكنولوجية، فماذا يقول الدكتور غالي شكري في ضوء معرفته بلغات عدة؟

- هذا كذب لا يحتاج مني الى مجرد التصحيح! فالعربية احدى اللغات القديمة النادرة، التي صمدت عشرات القرون أمام عوادي الزمن بكل ما يحمله من متغيرات على كافة الأصعدة والمستويات. وليس هناك علم حديث واحد، لا تستطيع العربية أن تستوعبه، سواء كان ذلك في العلوم الطبيعية، أو العلوم الانسانية.

الاستعماريون وحدهم الذين يغرسون هذا الوهم لدى بعض (المستعربين) من العرب، يدعمهم بين صفوفنا بعض الطائفيين والعرقيين الذين يتمنون للعربية الموت بينما هم يبعثون الى الحياة لغات ميتة ولهجات منقرضة.

ولكن هذا لا ينفي بل يتطلب تطوير لغتنا وتحديثها دوماً واستغلال طاقتها الفذة على التقدم.

● سؤالي يتعلق بدور الأدب ومهمة الأديب، الكتابة للجماهير، والكتابة للنخبة والكتابة للخماهير، والكتابة للنخبة، والكتابة لأجيال قادمة من ابرز معطيات وشعارات الحركة الأدبية، فما رايك كناقد في هذه الشعارات؟

- هذه كلها تبسيطات مفتعلة لنقاد عاطلين عن العمل! فليست هناك كتابة للجماهير، وأخرى للباشاوات، وثالثة للجن الأزرق! الكتابة اما أن تكون أو لا تكون. وحين تكون فهي لجميع الناس سواء كنانوا من أصحاب الياقات البيضاء، أو القمصان الزرقاء. أن وجود محمود سامي البارودي رائد الإحياء للشعر العربي في القرن التاسع عشر، لم يمنع وجود عبد الله النديم رائد الشعر الشعبي. رغم المسافة الهائلة بين اللفظة الجاهلية عند البارودي، واللفظة الدارجة عن النديم. وهما معا في قيادة الثورة العرابية. وقمة الأدب المصري في ذلك الوقت.

إن وجود أحمد شوقي لم يمنع وجود بيرم التونسي. وكذلك فان ظهور صلاح عبد الصبور لم يغطِ على ظهور صلاح جاهين. المهم هو الابداع والصدق. والشعب هو مصدر كل ابداع وكل صدق.

● أزمة النقد من القضايا الكبرى، المطروحة في ساحة الأدب العربي الحديث. ومهما اختلفت الآراء وتعددت وجهات النظر، فإن هناك العلى وجود الأزمة. فهل لك أن تقدم لقراء والمجاهد، رأيك حول هذه المسألة بأيعادها المختلفة؟

\_ الحقيقة أنني حين أسمع هذا السؤال أكاد لا أفهمه! فالأزمة بمعناها العميق هي الحياة ذاتها! هي التجدد والنمو والولادة الدائمة! وغياب الأزمة لا يحدث إلا في حالة واحدة هي الموت!

الحياة العربية أزمة تنعكس بدورها على كافة مجالات الفكر والمعرفة والاحساس. والنقد كالأدب هو أحد أشكال الفكر والمعرفة والاحساس. في هذه الحدود نعم هناك أزمة في النقد، ولكن يجب أن نضيف أن هناك أزمات أخرى في الأدب، والفلسفة، وعلم الاجتماع، والفكر السياسي، كما أن هناك أزمات في هذه المجالات في جميع بلاد العالم. النقد الغربي مثلاً، وأنا أعيش منذ سنوات في فرنسا قريبا من عيون النقد الأوروبي، هذا النقد يواجه حائطاً مسدود الا بوفاة «بارت» ومن قبله «لوسيان جولدمان»، بل في حياتهما، حيث أن ابتداع علم الاجتماع الأدبي كان اعترافا ضمنيا بنهاية الطريق المسدود أمام النقد كعلم مستقل.

ومع ذلك فهناك أزمة في النقد العربي المعاصر، من مظاهرها الهوة الواسعة والمزدوجة بين النقد من ناحية والعمل الأدبي من ناحية أخرى، وبين النقد أيضا والجمهور القاريء، فدورة الارسال والاستقبال غير مكتملة في حياتنا الإدبية. من يقرأ كتابا لنجيب محفوظ قد لا يقرأ كتابا عن نجيب محفوظ، ومن يقرأ كتابا عن الحكيم قد لا يكون قارئا لأدب توفيق الحكيم وهكذا..بالرغم من أن النقد كالمسرح، لا يتكامل الا بحضور القطبين الآخرين، النص الأدبي، والجمهور.

أننا لم نكتشف بعد، المسار الرئيسي لتطورنا الأدبي خلال القرنين الأخيرين، ومن ثم فإننا لم نكتشف بعد قوانين التطور الداخلية لكل فن من فنوننا الأدبية، وبالتالي غاب عنا المصطلح النقدي المحلي القادر وحده على التقييم الصحيح لأدبنا الوطني. لذلك يستعير بعضنا المصطلح الغربي، سواء جاءنا من أوروبا الغربية أو الولايات المتحدة. ويطلب بعضنا حق اللجوء السياسي الى التراث العربي القديم، ليأتينا بمصطلحات الجرجاني وابن قتيبة، وأبي هلال العسكري. كلا الفريقين يهرب الى الأمام أو الى الخلف من التجربة الابداعية العربية المعاصرة. فريق ثالث يهرب من المصطلح أصلاً فلا يذهب الى الغرب ولا الى الشرق ولا الى التراث، فيأتينا بانطباعات وخواطر ما أبعدها عن النقد!

هذه كلّها مجمل الأزمة التي يعانيها النقد العربي المعاصر، فهو النقد الباحث عن هوية، وهي مرحلة أكثر تقدّما من نقدنا السابق، الذي كان يعتمد على قوالب معدة سلفا، وما عابه إلا أن يمدد العمل الأدبي في أحد توابيت المصطلح المستورد. أو المعيار البلاغي القديم، سواء كان التابوت أطول أو أقصر، أضيق أو أعرض من الجسد الفني المسجى داخله! نقدنا الجديد يحاول التعرف على طبيعة تجربتنا الأدبية وخصائصها المستقلة، فيخطيء ويصيب و (يتأزم)، ولكنه يعد بنقد عربي أصيل وفي أصالته تكمن معاصرته.

- ما رايك في الأسماء التالية:
  - ادونیس؟

ـ شـاعر كبــر توقف عنـد «أغاني مهيـار الدمشقي» ومفكـر رديء مـا زال مستمرأ!!

- امل دنقل؟
- ـ ضمير متجول، يعذب الضمائر المستقرة!
  - صلاح عبد الصبور؟
- \_ (بعد صمت طويل) شاعر جيلنا في مصر، فضّل (الخدمة في الحكومة) على الخدمة في محراب أبولو!!
  - نزار قبائی؟
- نرجسي في شعره عن المرأة وسادي في شعره عن الهزيمة! يقف عند قشرة القشرة ولا ينفذ الى جوهر الشعر أبدأ! له قيمة تاريخية باذابة الثلوج اللغوية، وتوصيل طلبات الشعر الى المنازل!! دبلوماسي في الشعر والحياة معا، رغم أن الدبلوماسية هي نقيض الشعر!
  - محمود درویش؟
- \_ أنا منحاز لمحمود فهو شاعر الثورة في زمن الثورة المضادة، وشاعر الحب في الزمن الجريح.
  - الفيتوري؟
- ـ أحبه حتى في نزواته، هو شاعر الـزمن الخائب، زمـان جيلي، وهـو الجيل الذي خرج من البيت في الخامس من حزيران عام ١٩٦٨ ولم يعـد، ومن يعرف أين هو يتصل بأقرب تلفون غير موصل للحرارة!!
  - خليل حاوي؟
  - \_ الشاعر الحقيقي والمظلوم من جميع النقاد ومني!!
- في ساحة الأدب الجزائري شكوى من عدم اهتمام النقاد العرب في المشرق بالانتاج الجزائري المكتوب بالعربية، فماذا تقول، وما هو رأيك في الأدب العربي الجزائري؟
- الشكوى صحيحة رغم أنني قد أكون الناقد المصري الموحيد الذي تناول الأدب الجنزائري في وقت مبكر، الا أن ذلك لا ينفي صحة الاتهام. وليس من حل سوى العمل الجاد على لقاء المثقفين العرب من المشرق والمغرب لقاءا مباشرا والحصول على انتاج الأدباء الجزائريين بغير ساعي البريد.

انني شخصيا أستأنف الآن اطلاعي على الأدب الجزائري، وأرجو أن تتاح لي فرصة تقويم هذا الانتاج بنقده وتحليله في وقت قريب انني في هذه الزيارة السريعة تعلمت الكثير، وسوف أقرأ أدب وفكر زملائي في الجزائر لأتعلم أكثر.

### الحب في حياة الأدباء مأساة..(\*)

الشائع أن للمرأة حضوراً وتاثيراً في الأدب الإبداعي، فهل لها حضور أو تأثير في أعمالك النقدية؟

- هذا سؤال صعب.. فللمرأة أولاً حضورها في حياتي قبل أن تحضر في أعمالي الأدبية والنقدية. وحين تحضر المرأة في حياة الكاتب، فإن إبداعه يختلف كلياً عندما تغيب عن هذه الحياة. ربما كان أول كتاب نقدي لي (وهو أزمة الجنس في القصة العربية)، قد احتوى نقداً مطولاً لأعمال كوليت خوري، وليلي بعلبكي، وصوفي عبد ألله من الروائيات العرب في مصر وسوريا ولبنان. ولكن إنتاج المرأة ظل يواكب أعمالي، أو بالأحرى ظللت أواكب إنتاج المرأة الأدبي في بقية أعمالي الأدبية النقدية التي كان أخرها كتابي «غادة السمان بلا أجنحة».

ولكني في الحقيقة، لا أعامل المرأة في الأدب باعتبار أنها أنثى فقط.. بل اعاملها في الأدب كما أعاملها في الحياة، وهي أنها إنسانة مثلي تماماً.

• هل ما زلت مؤمناً بفعالية النقد؟ وكيف؟

ـ لا أدب بغير النقد. النقد نفسه هو أحد أشكال الأدب، وليس نباتاً طفيلياً متسلقاً.

إعتدنا أن نقول إن النقد مهم للأديب. واعتدنا أن نقول إن النقد مفيد للقارىء، حتى يختار الأفضل. ولكن الحقيقة هي أن الأديب حين يكتب لا يفكر في النقد والنقاد، والحقيقة أيضاً أن القارىء يختار الرواية أو المسرحية أو القصيدة دون مشورة أحد. بل تحت تأثير الجو الإعلامي العام. لذلك أقول إن النقد مطلوب لذاته لا ليخدم شيئاً أخر، فهو من أروع الفنون التي عرفتها البشرية.

إذا كان الأدب مادته الرئيسية هي الحياة، فالنقد مادته هي الأدب والحياة معاً.. لذلك فهو فكر وفن معاً..

ومن هنا أرجو أن لا أكون قد تجاوزت إذا قلت إن النقد كإبداع هو أكثر مشقة وصعوبة من الأدب منفرداً أو علم الاجتماع.

● ما هي الأسس التي تعتمدها منطلقاً لعملك النقدي؟

- أنا بلا شك قد تطورت سواء على الصعيد المنهجي البحّت، أو على صعيد استخدام الأدوات النقدية، أدوات البحث العلمي. فلا ينبغي أن نغفل الزمن.

اجرت الحرار مئي قواص ونشر في مجلة دمشواره ـ بيروت ١٩٨٠/٧/١٠.

فمنذ عشرين عاماً لا شك أن ثقافتي كانت أقل مما هي عليه الآن، ولا شك، بحكم الصبا كنت أكثر حماساً.

● في دراسة نشرت لك اخيراً. رنت الارتباط المتلازم بالأدب. هل لك أن تفسر لنا اسباب الاندحار الذي نجده اليوم في المؤلفات الأدبية؟ \_ الحياة العربية كلّها في مرحلة اندحار. فلماذا نستثني الأدب؟

• ما هي علاقة الديانات بالأدب؟

\_ الأدب فيه شيء من الدين. والدين فيه شيء من الأدب، كالهما رؤيا للعالم.. والأديب في جوهره متصوف..

● هل قصر الشعر العربي الحديث في نقل صورة المرأة وأين؟

- الشعر العربي الحديث كبقية اشكال الأدب العربي الحديث، تناول المرأة من عدّة زوايا، أحياناً هي رمز لقضية وأحياناً هي الأم. ولا تنسى أن الشعر العربي الحديث كتبته أيضاً نساء... من نازك الملائكة وفدوى طوقان وملك عبد العزيز إلى أحدث شاعراتنا في كافة الأقطار العربية.

من الطبيعي أن تختلف صورة المرأة في شعر المرأة الشرقية ولكن الذي يجمعهما هو الشرق... فلا زالت صورة الأنثى وحدها هي التي تحتل المشهد الشعري في أدبنا المعاصر. إن طاقات خفية ومبدعة وزوايا خلاقة في حنايا المرأة لم يكتشفها بعد الشاعر العربي المعاصر. لا زال الشعر والعينان والعنق وبقية أطراف الجسد هي التي تستحوذ على اهتمام شعرائنا المولعين بهدهدة المرأة كأنها طفل أو كأنها لعبة في يد الطفل قابلة للكسر في أي لحظة.

في الحقيقة شعراؤنا مقصرون تماماً في فهم وإدراك حقيقة المرأة، وهم لا يتوغلون في نفسها ولا يلتقطون منها غير المظاهر الخارجية، بينما هي عالم متكامل وغني. ويحتاج إلى الكشف المستمر خاصة في بلادنا التي تنتمي إلى أوضاع بالغة التخلف. فالمرأة مقهورة كالرجل تماماً، وللمرأة أحلام وطموحات كالرجل تماماً.

وربما كانت صورة المرأة في شعر المرأة العربية تختلف قليـلاً لأن المرأة هي أصدق في التعبير عن مشاعرها وانفعالاتها. لكن هذا الشعبر نفسه يحتاج إلى تطوير، حتى تتصور المرأة الشاعرة أنها ليست كائناً منفصلاً عن البرجل، بللهما معاً كإنسان يشتركان في الغالبية العظمى من هموم الدنيا وأعباء الحياة.

### • من الذي يستحق لقب شاعر المرأة من بين شعرائنا؟

محمود درويش، لأن المراة في شعر محمود، ليست مجرد ذلك الجسد الجميل الذي نعرفه في شعر غيره، وإنما هي جزء من كل. هي الأم، هي الحبيبة، هي الصديقة، ولكنها في جميع الأحوال هي الإنسان. هي جزء من كل وليست هي الكون!

محمود عرف المرأة وعبر عنها كإنسانة أولاً، لذلك حين كتب عنها الشعر لم يختلف الأمر، إنه ليس «دونجواناً» ولكنه شاعر، و «الشاعر» الذي يختار أن يكون صورة دونجوانية في عيون المرأة، قد يكون مصمماً جيداً للإعلانات، أو ممثلاً بارعاً، أو نجماً يجذب بنات المجتمع المحلي. ولكنه لا يكون على الإطلاق شاعراً.

- ما هي " ق الغزل التي " " لو تكون انت ناظمها؟
  - ـ قصيدة «ليس من حب سعيد» لأراغون.
    - اللذا؟
  - لأن أهم بيت فيها «لسني»ليس فيه غزل، يقول:
- ـ «عندما يفتح الإنسان ذراعيه ليستقبل الدنيا ترسم خلفه علامة الصليب»
  - ماذا يعطيك الحب، وماذا يأخذ منك وماذا يعنى لك؟
- الحب في حياتي ليس أمراً سهالاً، ولا هو للتسلية في وقت الفراغ، أو للتسلية في أوقات الملل. إنني بالحب أقاوم الموت... لذلك فهو في حياتي أكثر الجوانب جدية. ولأنه كذلك أيضاً، فإنني محروم أغلب الوقت من الحب الصحيح، الحب العظيم، الذي يتكافأ فيه العقل والعقل، والقلب والقلب، بحيث أشعر والطرف الأخر كأننا إنسان واحد، وطاقة مشتركة تفجر إمكانيات الإبداع عند كلينا.

إن أهم أعمالي. إذا كانت لي أعمال مهمة، قد أنجزتها وأنا في ذروة الحب. ولكن أطول الفترات في عمري هي فترات البحث عن الحب.

هل تعيش اليوم حالة حب؟

- لست الآن في حالة حب، ولكن العطش إليه في هذه الفترة يقف بي على حافة الجنون أو الموت، لأن أي عمل أنجزه في الوقت الحاضر لا أشعر مطلقاً بأنه سيكتمل إلا إذا عثرت على الحب. وليس صحيحاً أن الحب كالقضاء والقدر، يسقط على رأس الإنسان فجأة، حتى أن المرء يرى نفسه وقد أحب فجأة، إن ما نسميه «مفاجأة، هو في الواقع اكتشاف لشيء كان مختزناً طول الموقت وصادف الطرف الآخر الذي تنعكس فيه الصفات والطاقات التي يتطلبها مثل هذا الحب العظيم.

إنني أريد أن أختتم هذه ألنقطة، بالتأكيد على أن ٩٩ ٪ وربما أكثر مما يسميه الناس في جميع أنحاء العالم حباً، ليس هو كذلك. غير أن الواحد في المئة أو أقل إذا وجد، فهو الحياة بذاتها، هو الحقيقة.. إننا في غالبيتنا نحن البشر، موتى نسير على أقدامنا إذا فقدنا للحظة واحدة جوهرة الحب...

- ما دمنا نتكلم عن المراة اي جمال فيها يستهويك، وهل في ذهنك صورة واضحة للمرأة الجميلة؟
  - ـ لدي إيمان غريب بأن الجمال الداخلي ينعكس في شكلها الخارجي...
- يتحدثون عن المرأة المترجلة، هل توافق على وجود هذا الصنف من النساء؟
- المرأة المترجلة كالرجل المخنث. هذا صنف نادر الوجود ومكروه، فالرجل لا ينبغي أن يتخلى عن انوثتها. ولكن الاثنين لا ينبغي أن ينبغي أن يتخليا عن نوعهما الإنساني.

● إقامتك في باريس، هل غيرت في رؤياك، وهل أعطتك مفهوماً جديداً للغرية؟

- في باريس شعرت للمرة الأولى بمعنى المنفى. هذا المعنى الذي لم أعرف مطلقاً في لبنان حيث عشت ثلاث سنوات قبل رحيلي إلى باريس، فلم أعامل كضيف أو كغريب من جانب اللبنانيين سواء في السلم أو في الحرب. وشعرت بالانتماء الروحي لهذا الوطن. أما في فرنسا فمنذ الوهلة الأولى، شعرت ورأيت واحسست - بجميع أنواع الأفعال - بأنني لا أمت بصلة قرابة إلى هذا المجتمع وإلى هذه الحضارة، بدءاً بتفاصيل الحياة اليومية حيث الاحتكاك المباشر مع الناس العاديين البسطاء، وانتهاء بالعمل في جامعة السوربون حيث توجد بعض أرقى العقول الفرنسية، فقد شعرت بالحب لفرنسا والاختلاف أيضاً، وإن كل ما أستطيعه هو التعرف على صحة تصوراتي عن أوروبا والتواصل مع منجزاتها الحضارية بالحوار الخلاق مع إبداعاتها.

إنني ذهبت إلى باريس في سن مختلفة عن السن الذي ذهب فيها طه حسين او توفيق الحكيم.. فلقد ذهبت إليها في مرحلة النضج حيث رأيت كل شيء على حقيقته، والجديد قادم من أميركا اللاتينية، في الشعر والرواية والمسرح، إن العالم الثالث المتخلف هو الأمل في عطاء ثقافي جديد للعالم.

لذلك ينبغي أن نطرد اليأس ونعود إلى الوطن.

● هل غيرت أجواء باريس مفهومك للطرب والتراث الشرقي؟

- بيتي في باريس الذي ما يزال موجوداً، عامر بكل الموسيقى والأغاني العربية من المحيط إلى الخليج، بدءاً بالسيد درويش وانتهاء بالرحابنة وفيوذ، بالأضافة إلى أن مكتبتي الموسيقية التي أعتز بها كثيراً مليئة بالفولكلور والأغاني الشعبية العربية من كل قطر. وتستهويني كثيراً الأغنية الشعبية اللبنانية (الميجانا وأبو الزلف) ولكن هذا لا يمنعني من الاستمتاع بالموسيقى الأوروبية الكلاسيكية، وخصوصاً بتهوفن وموازر وشوبان

- من هي صاحبة أجمل صوت في رايك؟
  - \_ أم كلثوم وأسمهان وفيروز.
- ما هي الأغنية التي لا تمل من سماعها؟
  - \_ «سألوني الناس عنك يا حبيبي» لفيروز.
    - 9134
    - \_ لا.. لا تساليني لماذا، لن أقول لك...
  - من تفضل من الأدباء العرب القدماء؟
    - \_ المتنبي في الشعر، والجاحظ في النثر.
      - ومن أدباء الغرب؟
- \_ دوستيونسكي في الرواية، وشكسبير في المسرح، ورامبو في الشعر.
  - ما رأيك في هؤلاء الشعراء: محمود درويش؟

- ـ كبير العقل بعيد الرؤية والرؤيا.
  - معین بسیسو؟
  - ـ صديق له تاريخ
  - محمد الفيتوري؟
- ـ حين يكون صادقاً يكتب أجمل قصيدة عربية. ولكن لحظات الصدق قليلة. لذلك فهو شاعر مقل.
  - سميح القاسم؟
  - \_ كان شاعراً قومياً جيداً وما زال.
    - الأخطل الصنغير؟
      - ـ شاعر حبي.
    - محمد على شمس الدين؟
  - \_ شاعر موهوب وأمامه طريق طويل.
  - اخيراً، اي حرمان له اوجع الأثر في نفسك؟
    - ـ الحب...

● ثمة توجه في الثقافة يروّج لفكرة مفادها أن الرأسمالية تخضع لعملية تغير ديمقراطية تقرب من أن تكون بمثابة تصفية ذاتية لها والتقاء مع الاشتراكية. يركز هذا التوجه على إبراز هيمنة الآلة على الإنسان والطابع غير الإنساني المخيف للحضارة الآلية في الغرب وفي الشرق على حد سواء. كيف ترى إلى هذا الاتجاه وهل يمكن القول إنه يسعى إلى تحييد اعداء التقدم في الوطن العربى؟.

\_ هـذا الاتجاه لـه جذره القـديم فمنذ حـوالي ٢٥ سنة ظهـر في أمريكـا في صفوف علماء الاجتماع اتجاه اسمه «الرأسمالية الشعبية» وقد وجدت البراسمالية الشعبية المنظر الأساسي لها أيام كيندي في شخص أحد أهم مستشاريه الثقافيين أقصد عالم الاقتصاد والت روستو. الفكرة كما شرحتها تماما لتطوير الراسمالية في اتجاه خدمة بعض القطاعات والطبقات الشعبية ومقرطة الاشتراكية في الشرق الاشتراكي بحيث يحصل لقاء سلمي بينهما وتندمجان في نظام عالمي واحد. طبعاً هذا الكلام خرافة من أوله لآخره، فالراسمالية راسمالية وليست هناك راسمالية شعبية اطلاقاً. الراسمالية تخضع لقرانينها الداخلية التي تتحكم فيها ولا تخضع لرغبات الناس، فمسيرة الاقتصاد الراسمالي محكومة بقوانينها الموضوعية والنظام الرأسمالي يتخبط في مسازق لاحد لها في الغرب المعاصر. أنا أعيش في الغرب وأرى التضخم والبطالة والاستغناء عن العمال وما يسببه ذلك من مأس اجتماعية وتخلف في قطاع الخدمات وتخلف في قطاع العلوم الانسانية في الجامعات حتى أن فرنساً اتخذت هذا العام قرارا هو الأول من نوعه في تاريخ فرنسا الحضارية المثقفة يقضي بإغلاق بعض فروع العلوم الانسانية من الجامعات بحيث يكون التركيز على الجوانب التكنولوجية والتطبيقية العملية التي لا تخدم خطة التنمية للمجتمع بل تخدم قطاعي الصناعة والتجارة اللذين تمسلك بزمامهما الاحتكارات الفرنسية المشتركة مع بعض الاحتكارات الأمريكية أو الاحتكارات المتعددة الجنسيات. ومن ثم يمكننا القول ان نبوءة غارودي القديمة حين كان يفكر بعقل علمي، قد تحققت. كان غارودي قد تنبأ بأن تطور الرأسمالية الطبيعي في

اجـرى الحوار حسن محمد يوسف ونشر في جـريـدة دتشرين، السـوريـة بتـاريـخ ۲۰/۹/۲۰.

فرنسا سوف يؤدي الى توقف فرنسا عن كونها فرنسا والى تصولها لشريصة ضيقة جدا، لحسابها يتخلف التقدم الاجتماعي والتقدم العلمي والتقدم الانساني والتقدم الثقافي. بينما لو أنها شقت طريقاً نحو الاشتراكية لكان الوضع مَختلفاً. لا علاج لأزمة الرأسمالية الغربية التي تـذكرنا الآن بأزمـة الثلاثينات ولا خلاص منها الا بالتطور الاشتراكي. ويما أن هذا لن يحدث الآن بالطبع فمن الواجب توقع تطورات أخرى. التوتر العالمي المعاصر توتر حقيقي. إنه ليس مجرد حرب باردة بين معسكرين كما كان الأمر في الخمسينات بل هو نتاج أزمة تكبر داخل رحم المعسكر الرأسمالي لا حل لها بالوسائل الرأسمالية. يتوهم مفكرو «الشيوعية الأوروبية» أنه من الممكن الانتقال سلميا من الراسمالية إلى الاشتراكية في دول أوروبا الغربية، لكن هذا مجرد وهم فأوروبا الغربية لن تختار الاشتراكية بشكل سلمي، وهذا يعني إما وقوع حرب عالمية ثالثة أو تصدير هذه الحرب كما يقول نكسون في كتاب «الحرب الحقيقية» الذي صدر مؤخراً: إن الحرب العالمية الثالثة قد بدأت بالفعل ولكن بطريقة جديدة تناسب العصر. ولإثبات وجهة نظره هذه قام بإجراء إحصاء لحجم الخسائر وعدد القتلى خلال يوم واحد من أيام الحرب العالمية الثانية، كما قام بإجراء إحصاء معاصر لعدد القتلى الذين يسقطون خلال اليوم الواحد في القارات الخمس فتبين له أن ضحايا الحروب الراهنة من البشر والنباتات والحيوانات والجماد تفوق عشرة أضعاف ما وقع في الحرب العالمية الثانية! وهذه الأضعاف العشرة هي حجم تأثير القنبلة النووية.

في حياتنا الثقافية العربية يوجد أناس ون بعض الأفكار مثل تغير الرأسمالية نحو الاشتراكية وحيادية الآلة غطاء لتبرير نمط «معين» من التنمية. ما رأيك؟

- على الرغم من كل هذا أقول: لا تنمية رأسمالية أمام الشعوب المستقلة حديثًا. هناك تبعية للاستعمار أو تحول اشتراكي ولا حل وسطا بينهما. كل النماذج الوسطية الاجتماعية في ما يسمّى خطأ بالعالم الثالث سقطت سقوطأ مدويا ودمويا في أغلب الأحيان. ففي النهاية ليس هناك خيار وسط. هناك ارتباط بنيوي بحركة رأس المال العالمي أو قطع مع هذا الرأسمال وبالتالي تحول إلى الاشتراكية. فإما تنمية اشتراكية أو لا تنمية على الإطلاق. وفي ظروفنا العربية أضيف أن لا تنمية قطرية، التنمية القطرية محكوم عليها سلفا فلا سبيل أمام التنمية العربية إلا الطريق الاشتراكي ولا سبيل أمام اشتراكية التنمية إلا الطريق القومى.

المشكلة عندنا مركبة.

النفط عامل طاريء غير مسار النطور في منطقتنا العربية إلى حد ما.
 كيف تقيم دور ا " في الثقافة العربية؟

ـ النقط سلاح ذو حدين فهو إما أن يخضع لتنمية قومية اشتراكية أو يتحول إلى موائد القمار وتجارة الرقيق الأبيض، والثقافة التي نتجت عن دور النفط، خصوصا في أوروبا الغربية حيث تتمركز المجلات ووسائل الإعلام

العربي التابع للنفط، جعل من هذا النوع الثقافي موائد قمار وتجارة رقيق أبيض. ثقافة الرقيق الأبيض والقمار هي ثقافة الحد الآخر من سيف النفط العربي.

النقط العربي يمكن أن يلعب عكس هذا الدور فهو كثروة قومية محدودة زمنيا يمكن استغلاله في إقامة الصناعات المركبة وانتاج الصناعات الثقيلة التي تضمن لنا في مستقبل ما بعد النفط أن نظل على قيد الحياة. الدول النفطية التي تلعب بالنفط هذا الدور القدر ستكون أفقر الدول بينما الدول العربية الفقيرة الآن لديها من الإمكانات والموارد ما يجعلها قادرة على الاستمرار.

إذن ليس هناك إلا خيار التنمية الاشتراكية القومية، أعني بكلمة «القومية» هنا تعميم الاشتراكية بالدقة، وهذا الخيار ممكن بل لا تبديل عنه إلا الزوال.

- من المسلاحظ أن عدداً من المثقفين العرب البارزين قد انحرفوا عن مواقعهم الفكرية نتيجة «التغذية» النفطية ويمكن رؤية هذا في كل وسائل الإعلام التابعة التي المنابة بمثابة أقفاص ذهبية لرجالات الثقافة العرب. كيف تنظرون إلى هذه المسالة؟
- لا شك أن النفط لعب دورا سلبيا خطيرا في عملية تسطيح الثقافة العربية. وتستطيح الثقافة يعادل بنظري عملية التجهيل. الأمية سلاح خطير في يد الرجعية في كل بلدان العالم، وهي سلاح خطير ضد التنمية أيضا. لكن الأمية الثقافية شيء أشد خطرا من الأمية، فالمثقف المريف غالبا ما يكون في موقع قيادي في خطة التنمية. لذا فإن تسطيح العقل العربي شيء مضاد لكل تنمية ذات طابع اشتراكي كما أنه مضاد لكل تفكير قومي، فالثقافة الزائفة لا تعتمد على التسطيح فقط بل تعتمد على تشويه وتزوير التراث الوطني والتاريخي القومي للعرب، أن التيارات الاقليمية التي ظهرت في مصر لها امتدادات خارج مصر وزعماؤها موجودون بكثرة في مختلف انحاء الوطن العربي.

وهذه التيارات الثقافية الاقليمية الشوفينية تلقى الدعم النفطي وتعبر عن نفسها من خلال الإعلام العربي في فرنسا وفي بعض البلدان العربية، وهذا ترسيخ للتجزئة العربية وتبرير لوجود اسرائيل في النهاية ودعوة للصلح معها بدون سادات، دعوة للصلح الثقافي.

◄ حيال هذا الوضع كيف تنظرون الى دور المثقف التقدمي العربي في هذا الصراع؟

- الصراع قديم، الجديد هنا هو الشكل فقط، النفط هنا مجرد شكل لا اكثر.. مجرد شكل من أشكال الصراع بين ثقافة الدولار الأمريكي المعادي وبين التقدم والاشتراكية يكفي أن تلقي نظرة واحدة على الصحافة العربية حتى تجد مجلات ذات أسماء محلية ولا أقول وطنية كي لا يساء فهمي تشارك في هذا الصراع. وقد تجد كاتبا وطنيا وتقدميا يستدرج للنشر في مثل هذه المجلات عن الموقف، العلاقات الشخصية أحيانا. أنا لا أتحدث هنا عن المؤسسات والمجلات عن مؤسسات اكثر

خطورة هي المؤسسات ذات الأسماء المحلية الصرفة التي تقوم بنفس الدور دون أن تتيح لأي كان اكتشاف العلاقة السرية التي تربطها بمؤسسة فورد أو مؤسسة روكفلر. هذه المؤسات تقوم بنفس الدور تحت شعارات مزيفة فقد تتمظهر بمظهر المؤسسات القومية المتعصبة التي تدافع عن العروبة والدين. الاستعمار الثقافي لم يعد يعتمد على الأشياء المباشرة فهناك الآن ندوات ومؤتمرات تعقدها مراكز بحث علمية موضوعية بحتة في العالم وتدعو اليها مفكرين قوميين تقدمين ثوريين من الوطن العربي وهي لا تقدم للباحث أية رشوة كي يشعر بالأمان المطلق، لكن مجرد مشاركة الباحث التقدمي جنبا إلى جنب مع غالبية ساحقة من المفكرين المعادين للفكر الوطني والقومي الثوري يحقق التأثير الذي يعملون من أجله.

● في كتابك «ثقافتنا بين نعم ولا» كنت قد أشرت إلى اتجاهات جدية في الثقافة العربية إلى أي حد أ به هذه الاتجاهات قيمة أساسية في حياتنا الثقافية؟

- أنا لست نبياً، لكن هناك أشياء غريبة حدثت في تجربتي الشخصية. في عام ١٩٦٩ أصدرت الطبعة الثانية من كتابي «المنتمي» عن نجيب محفوظ بعد أن أضفت إليه فصلاً جديداً عن أعماله الأخيرة قلت فيه إن نجيب محفوظ قد كف برواية «ميرامار» عن العطاء وإنه لن يستطيع تقديم أية رؤى جديدة مهما سوّد من الاف الصفحات. يومها قامت قيامة جميع أصدقاء ومحبي نجيب محفوظ وقالوا إنه ليس من شأن الناقد أن يتنبأ بالمستقبل طالما أن الكاتب ما يزال حيا، لأن الكاتب يصنع المفاجآت والمعجزات وأنه ثمة ظواهر في التاريخ تؤكد وجهة النظر هذه. لم تكن تلك نبوءة لكنني نتيجة فهمي لعمل نجيب محفوظ، وطريقته في الكتابة والإحساس وتلقيه واستجابته استطعت أن أقوم بعملية تحليل اجتماعي ثقافي لفنه. بعد اثنتي عشرة سنة يبدأ الهجوم على نجيب محفوظ لكونه اتخذ مواقف سياسية مؤيدة للسادات، طبعا أي مواطن مصري أو عربي يدان إذا اتخذ هذا الموقف، لكن نجيب محفوظ الكاتب الروائي لماذا تتوقف بالفعل حتى أن رواياته الجديدة التي نشرها خلال السنوات العشر الأخيرة ليست أكثر من تكرار للماضي أو ريبورت اجات صحفية وليس فيها بالفعل أي تطوير؟ إذن لقد توقف نجيب محفوظ، ولكنه توقف منذ زمن بعيد. وعلى الناقد كما أفهم وظيفة الناقد أن يرى الموت والولادة. إن رؤية الموت والولادة وظيفة خطيرة من وظائف النقد الأدبي كعمل إبداعي يجب علينا أن نعيها، وقد كانت هذه الوظيفة موجودة في النقد العربي القديم وهي موجودة حالياً في النقد العربي الحديث ويجب أن توجد بشكل قطعي وحاسم في النقد العربي المعاصر. لا بسأس إذا كان غيري لم ير موت الرؤيسًا المحفوظية، لكن الناقد عندما يستدرك بعد اثنتي عشرة سنة إن نجيب محفوظ قد توقف منذ زمن طويل، فهذا يعني أنه كان يخدع قراءه طوال اثنتي عشرة سنة عندما جعلهم يفاجأون بمآحدث ولوكان الناقد العربي قدكشف حقيقة نجيب محفوظ الموضوعية منبذ اثنتي عشرة سنة لماكان القراء قد صدموا ولما تطورت

هذه الصدمة إلى عدم ثقة بالأدب العربي كأدب وبرجالاته كأدباء، الشيء الذي قد يدفع بعض القراء إلى حافة اليأس ويجعلهم يطردون القراءة نهائيا. نحن الآن بحاجة إلى مسح سوسيولوجي كي نرى فعلاً من هم الذين يقرؤون نجيب محفوظ اليوم ولماذا؟ ليس نجيب محفوظ فقط بل يوسف ادريس وعبد الرحمن الشرقاوي وتوفيق الحكيم وغيرهم من نظرائهم في الأقطار العربية الأخرى. هناك ثقافة للصلح. الصلح ليس مجرد قوانين وبنود انما هو ثقافة أيضاً. ثقافة الصلح مع اسرائيل التي تروج القيم العشائرية، القبلية، الطائفية، المعادية للتطور، المعادية للطبقات الشعبية والمعادية للديمقراطية هذه هي ثقافة الصلح. مثلاً في بلد عربي ليس له حدود مع اسرائيل وليس بحاجة للصلح معها لأنه ليس بلد مواجهة تجد أديباً هو ضد التقدم وضد التطور وضد الثورة وضد كل شيء ثم يعلن بأعلى صوت أنه ضد اسرائيل، فهل هذا كاتب وطني؟ هل هذا مثقف وطنى؟ أنا أقول لا.

على الناقد كي لا يفاجيء قراءه وحتى لا يوصلهم الى الياس الشامل عليه ان يلتقط الظواهر كالرادار من بعيد قبل أن تصبح حقائق، وأن يصدم قراءه بها في وقت مبكر، أنا لم أتراجع لأن الناس هاجموني لهجومي على نجيب محفوظ لكن في نفس الوقت يجب الا تصل بنا المبالغة إلى حدود التزييف فنجيب محفوظ لكن في نفس الوقت يجب الا تصل بنا المبالغة إلى حدود التزييف فنجيب محفوظ في النهاية ليس هو المواقف السياسية الأخيرة ولا الروايات العشر الأخيرة. نجيب محفوظ تراث دخل في دمنا سواء اعترفنا بهذا أم لم نعترف. ساهم في تكويننا العقلي والعاطفي وهو جزء من تراثنا وهذا الجزء يشارك معنا في إدانة نجيب محفوظ. شتاينبك مثلاً كان كاتبا عظيما طوال عمره وعندما ذهب إلى فييتنام طالب بلاده أمريكا بأن تبقى في فييتنام وأن تصارب الفيتاميين وكتب المقالات العديدة في ذلك ومات قبل أن ينتصر الشعب الفيتنامي. كنت أتمنى لو عاش مثل هذا النموذج لكي يـرى بأم عينه كيف انتصر الشعب الذي كان يستفز بلاده ضده.

الجانب الآخر من النبوءة بالموت هو الولادة، وهذا هو الجانب الذي تسأل عنه. هناك ظواهر أدبية بعيدة عن الأضواء والإعلام والشهرة. ليست وظيفة الناقد أن يكتب عن المساهير. الناقد الحقيقي هو الذي يكتشف الإبداعات الأدبية الشابة لأنها بالضرورة والحتم ومهما كانت سلبيات التجارب الأولى هي التجارب الخاصة بالمستقبل والثورة والتجاوز.

الموت والولادة من الموظائف الخطيرة للنقد الأدبي، ومن المكن أن يخطيء الناقد في التطبيق. أنا مثلاً يجوز أن أندم على تزكيتي لشاعر أو كاتب تبين فيما بعد أنه ليس موهبة كبيرة، ويجوز أيضا أن أكون قد تنبهت إلى بواكير انتاج ثبت فيما بعد أن صاحبه موهوب. لكن المغامرة النقدية واجبة وحتمية وضرورية. في «ثقافتنا بين نعم ولا» و «ذكريات الجيل الضائع» و «مذكرات ثقافة تحتضر» وفي أعمال أخرى ركزت على ظاهرتي الموت والولادة. أصبت في بعض الأحيان وأخطأت في بعض الأحيان. لقد أثبت المستقبل ما الحاضر بعض

نبوءاتي ونفى بعضها الآخر، لكنه على كل حال أثبت منهجا أو جزءا من منهج في النقد الأدبي أرجو مخلصا أن يستمر في أعمال زملائي وفي أعمال النقاد الجدد في الوطن العربي كله. فبدون اكتشاف الموت والولادة ستظل اللوحة الأدبية ناقصة بالفعل وسيظل الوعي ناقصا سواء لدى المبدع أو لدى المتلقي.

 ف فترة صدور رواية نجيب محفوظ «مـيرامار» قيـل إنها عبـارة عنٍ تمصير أو تعريب لرواية طاغور «البيت السعيد»، «ميرامار» لم تكن عملًا استثنائيا كي يقال إنه قد توقف عندها لقد اسقطت روايات . . . محفوظ الأخيرة التنبؤات التي تقول باشتراكيته وعروبته ففي «حكايـة بلا بـداية ولا نهاية» وقف ضد التاريخ العربي قطعاً، فلماذا اعتبرت «ميرامار»

بالتحديد دلالة على نهايته؟

- أنا لا أوافق على مشابهة «ميرامار» مع «البيت السعيد»، من المكن مشابهتها مع رباعية الاسكندرية للورانس داريل ومع رواية «الرجل الذي فقد فيها ابداع لكنه الإبداع الذي ينبيء حتّى العظم بالنهاية و «حكاية بـلا بدايـة ولانهاية» التي صدرت بعد «ميرامار» تثبت هذا ابتداء من «الحب تحت المطر» وانتهاء برواية «عصر الحب»؛ التي صدرت منذ شهر والتي ينزلق فيها نجيب محفوظ إلى مستوى يوسف السباعي. هذه النهاية الفنية تـواكبت تمامـا مع النهاية الفكرية السياسية بحيث أن النبوءة قد تحققت كاملة. وهي ليست مأساة مثقفين أفرادا بل مأساة طبقة اجتماعية ينتمون إليها بالوعي أوفي اللاوعي.

 يقولون إن ظاهرة اغتراب المثقف هي «فعل فقدان الحرية» إلى أين وصل المثقف العربي في اغترابه وكيف ينعكس وضعه على ثقافتنا العربية المعاصرة؟

- الحرية خبر وهواء للعقبل العربي والبوجدان العبربي ولأي عقبل ولأي

وجدان وهو خبز محرم عربيا.

أما التقليديون الذين يقولون إن الفقر يصنع الأدب العظيم كذلك السجن والقهر والتخلف فكلامهم يفتقر إلى أي درجة من درجات الدقة وهو كلام مردود صحيح أن دوستيوفسكي روائي لا مثيل له لكننا لا نستطيع أن نقول إن انتاج دستوفيسكي فيما لـو وضع في ظروف ديمقراطية واجتماعية جيدة سيكون أفضل أم لا حتى نستطيع أن نقطع أن عبقريته كانت ثمرة القهر والفقر. تشيكوف لم يكن يعاني ماديا وأنتج إنتاجا عظيما، كذلك تولستوي.

الحرية هي جوهر الإبداع، والحرية متعددة المستوياتِ، فهي ليست مجرد تعدد الأحزاب في هذا البلد أو ذاك. الصرية مركبة جداً بحيث أنها تبدأ من التكوين الذاتي للفرد وتمتد إلى التكوين الطبقي للمجتمع والتكوين الإقليمي للأمة والتكوين الأممي للإنسانسة والتاريخ. والفنان يستوعب هذه المستويات اكثر من غيره مما يؤدي إلى التمزق والتشوش والاغتراب.

هل هناك حرية في أوروبا الغربية؟ نعم ولا. أنا أعيش في فرنسا وأرى كيف يفعل القانون السلعي فعله في الأسواق الفنية واسواق النشر وأسواق المعارض والمتاحف، وصناعة النجم تجري على قدم وساق بحيث أنها تسحق الفنان الأصيل وتنمي الفنان المزيف والمفتعل، صحيح أن بيكاسو وبكيت ويونسكو مثلاً قد هاجروا من بلدانهم واستقروا في فرنسا، لكن هذا ليس إلا دليلاً على وجود تقاليد رسختها الطبقات الشعبية بدمها على مدى التاريخ الأوروبي فاعطت هذه الامتيازات. التاريخ الأوروبي عامر بموجات الدم من أجل الحرية، ومن المستحيل تجاوز ما قد وقع في التاريخ فعلاً. لذا فإن الصرية في تلك البلدان مكسب تاريخي لا مكسب برجوازي. والإشتراكية نفسها عندما ستجيء إلى فرنسا لن تكون مطابقة إطلاقاً لأية إشتراكية في بلد شرقي بل ستتفاعل مع التراث القومي للشعب الفرنسي ومع تقاليده التاريخية وتثمر نموذجاً جديداً للاشتراكية يضيف ولا يحذف.

أما في الوطن العربي فالبنى الاجتماعية نفسها متخلفة ديمقراطيا والبيئة متخلفة وهذا ينسحب على ابن العامل وابن الباشا. والبيئة المتخلفة لها مرادف ديمقراطي وهو نقصان الحرية. ابن الباشا المصري لا يتمتع بنفس القدر من الحرية الذي كان يتمتع به النبيل الروماني لأن البنية الاجتماعية هنا مختلفة عن البنية الآجتماعية هناك. ثمة تخلف إجتماعي ينعكس على أشكال السلطة العربية يجب عدم تسطيح القضية والقول إن السلطة قاهرة لمجرد وضعها الطبقى وإنما هي تتميز خاصة بالتخلف، ولهذا فهي تمارس القهر مرتين مرة بتمثيلها الطبقي لشرائح أو فئات أو تحالف إجتماعي مستغل، ومرة أخرى بسبب تخلفها الآجتماعي والثقافي، ومن هنا نجد أحياناً أن المثقف لا يعاني من السلطة فقط بل من الرأي العام. أحياناً تكون السلطة على استعداد لأن تتهاون أو تتسامح في شيء ما لا يتسامح فيه البرأي العام. هناكِ مؤسسات سلطويةٍ أخرى غير السلطة السياسية وهناك مؤسسات دينية أيضاً قد لا توافق إطلاقاً على ما وافقت عليه أجهزة السلطة أو ما وافق عليه الرأي العام. مثلاً عندما وافق البرئيس جمال عبد الناصر على نشر رواية «أولاد حبارتنا» في جبريدة «الأهرام» قامت قيامة الأزهر مما دفع عبد الناصر لأن يسمح باستكمال نشرها في «الأهرام» ومنع نشرها في كتاب كحل وسط.

● أين ذهب التراكم التاريخي للحرية في الوطن العربي؟

- بعد الف سنة من الانحطاط وما زلت تتحدث عن تراكم تأريخي، ما حصل كان بمثابة انقطاع تاريخي لا تراكما. لقد حصلت قطيعة تاريخية بين العصر العظيم للحضارة العربية الإسلامية وبين عصر النهضة العربية الحديثة الذي بدأ بلقاء قوة قاهرة مع قوة مقهورة.

• ولكن الفترة المملوكية كانت فترة نيرة أيضاً؟

ـ كانت نيرة في أشياء ومظلمة في أشياء أخرى. على أية حال القضية ليست قضية سنة ولا قضية سنتين ولا عشر. القضية بالقرون وهناك عدة قرون تفصلنا عن أمجد عصور الحضارة العربية حالت دون حدوث التراكم

التاريخي. لهذا كنا مضطرين لأن نلتقي بالحضارة الأوروبية هذا اللقاء غير المتكافىء الذي حدث في أوائل القرن التاسع عشر. بعض الناس يقولون إن النهضة كانت اغتراباً أكثر مما كانت نهضة، وهناك من يعيدون تقييم الطهطاوي وعبد الرحمن الكواكبي وخير الدين التونسي ومحمد عبده. والمراجعة مطلوبة كإعادة نظر، ولكن التراجع مرفوض، لأنه لم يكن أمام هؤلاء في ذلك الوقت غير ذلك. المهم أن ننتقل نحن الآن من مرحلة التلفيق والتوفيق التي حدثت خلال المائتي السنة الأخيرة لنصل إلى مرحلة التركيب بين التراث والعصر وبين ما يسمى بالحداثة والتقليد إلى غير ذلك من مصطلحات لا أوافق عليها وكنت قد شرحتها في كتابي «التراث والثورة».

● هذا التركيب بين التراث والعصر كيف يمكن أن يتم في رأيكم؟

ـ هذا التركيب لن يتم بشكل نظري بحت وإنما بعودة الثقافة إلى المجتمع وبعودة المجتمع إلى الممارسة الذهنية. وهذا الجدل الحي بين المثقف العربي والمجتمع يمكن أن يصل بنا إلى تركيب لا يخطر على بال. أتصور أن بدايات هذا التركيب تحصل الآن بشكل ضبابي غائم لا بشكل واع واضح.

● على ضوء الخلاف بين المعرفة المادية والمعرفة المثالية وتفرعاتها يمكن القول بعد نظرة واحدة على خارطة التيارات الفلسفية والمعرفية في الوطن العربي إن حضور المعرفة المثالية وتياراتها المنهجية المثالية أكبر بكثير من التيارات المادية وهذا يعني إن التركيب المتوقع سيكون لصالحها باعتبارها أغلبية.

\_ فلتكن هي الأغلبية، لكن هذا التيار التركيبي لا يمكن أن يتبلور إطلاقاً في إطار مثالي على الإطلاق، فالمثالية ضده بالضرورة وكذلك المادية الميكانيكية أيضاً فالجدل وحده بمعناه الديناميكي الحي العميق هو القادر على صياغة هذا

تيار.

● في «النهضة والسقوط» قلتم إن احداث ينايس كانون الثاني كادت تسقط نظام السادات فيما لو كان هناك بديل. كيف تنظرون إلى وضع جماهير مصر الداخل الآن؟

- قصدت بقولي هذا أن طلائع الشعب المنظمة لم تكن قادرة أولم تكن في مستوى الشارع الشعبي في مصر في ١٨ و ١٩ كانون الثاني (ينايسر) ١٩٧٧ منذ ذلك التاريخ وحتى الآن حصل تراكم للتجربة النضالية والثورية بحيث أمكن استقطاب قطاعات واسعة من الشعب في أطر تنظيمية لم تكن موجودة من قبل مثل الائتلاف الوطني المصري وأشكال التعاون الجبهوي، ونحن على وشك استقبال نبأ هام عن قيام الحزب الناصري الاشتراكي وهو الحزب الرئيسي الذي يضم الطلائع الناصرية في الداخل وسيكون هذا مبشراً ببلورة جبهة وطنية ديمقراطية مصرية تقود عملية التغيير. طبعاً شكل ثورة تموز (يوليو) ١٩٥٧ لن يتكرّر، ولكن إبداعات الشعب العربي المصري من الخصوبة بحيث أنني أتصور أن التغيير

القادم في مصر سيقوم على أكتاف الحركة الشعبية نفسها مع تحييد أو تعاطف القوات المسلحة، دون أن تكون مرة أخرى هي طليعة التغيير. وعلى الرغم من وجود القواعد الأمريكية والتغلغل الصهيوني فأحداث إيران تعطينا فكرة عن إبداعات الشعوب وعن مقدرتها على اختراق كل الحواجز التقليدية التي تحول دون تحقيق ثورتها.

لقد عودتنا مصر عبر تاريخها الطويل من أحمد عرابي إلى جمال عبد الناصر على الإبداعات غير المحدودة بحيث أننا لا نستطيع أن نتكهن متى وكيف يمكن أن يحدث التغيير، ولكنها تمنحنا الايمان العلمي الدقيق بأن هذا التغيير واقع حتماً. وأنا أرى أن الحركة الوطنية المصرية المعارضة في تعاظم وتنام مستمر المستمر المستمرة المستمر

ولا تدعو إطلاقاً للتشاوم.

● منذ فترة نشرت إحدى المجلات العربية التي تصدر في اوروبا مقالاً مطولاً قدمت فيه صورة سوادء عن اوضاع الشسارع المصري، ومنذ فترة قريبة جاء إلى دمشق عدد من المثقفين المصريين التقدميين وعندما سالناهم عن مدى صدق ما نشرته تلك المجلة قالوا إن معظم ما جاء في ذلك المقال صحيح تماماً من وجهة نظر السائح الذي يمضي عشرة أيام في القاهرة، لكنها لا تعبر عن حقيقة الشارع المصري التي يعرفها ابن البلد جيداً. وقد تحدثوا لنا عن التيارات العميقة الصامتة التي تتصدي وداب لمحاولة التروير والتربيف التي يقودها النظام وأتباعه، هذه التيارات هي التي تعبر عن حقيقة الشارع المصري. حكوا لنا عن عشرات المجلات التي تكتب باليد وتنسخ على الأوفست وعن اشرطة الكاسيت... المجلات التي تقيمون هذه الفعاليات الثقافية البديلة التي يفرزها عمق الشارع المصري؟

- أنّا أرى أنّ الثقافة الوطنية القومية في مصر الآن أكثر ازدهاراً مما كانت عليه في أيامنا. تحت يدي إحصاء دقيق يقول أنه في مصر ١٧ مجلة ثقافية غير شرعية بالاضافة إلى مجلة التقدم والمجلات الثقافية العلنية الأخرى.

يقول الاحصاء أيضاً أنه قد تمّ خلال السنوات السبع الماضية نشر ١٢٠ عملاً أدبيا بين رواية وشعر وقصة قصيرة ونقد صدرت في كتب أو كتيبات وهي أعمال لا ترى النور خارج مصر ولذلك فيان لجنة المتابعة المنبثقة عن المؤتمر الاستثنائي لوزراء الثقافة العبرب سوف تصاول إعادة طبيع هذه الكتب وهذه المجلات حتّى يطمئن الشعب العبربي خارج مصر إلى أن الثقافة البوطنية المصرية بخير وإلى أن الوجدان القومي العربي للمصريين بخير وأن التغيير لن يحدثه سوى شعب مصر العربي.

هناك أيضاً لجنة الدفاع عن الثقافة القومية في مصر في إطار حزب التجمّع الوطني التقدمي الوحدوي وهي لجنة من صفوة المثقفين العرب المصريين تقاوم الغزو الاسرائيلي وتشجع الفنانين والكتاب والأدباء على عدم مقابلة أي إسرائيلي سواء كان أديباً أو مفكراً أو أستاذاً جامعياً. وقد أثمرت جهود هذه اللجنة رغم أنف السادات. إن جميع جامعات مصر أصدر مديروها تعليمات محددة بعدم

## مرأة المنفى

استضافة أي أستاذ إسرائيلي. أثمرت أيضاً أن صحافياً إسرائيلياً واحداً لم يتمكن من عقد أي لقاء مع أي كاتب مصري شاب من الأدباء المعارضين.

الاحصاء الذي نشره الدكتور سعد الدين ابراهيم في مجلة «الفكر العربي» عدده يثبت أنه رغم الأهوال ورغم القهر والارهاب ما ينزال ٩٩ ٪ من الكتاب المصريين مع عروبة مصر وواحد بالمائة فقط هو الذي دافع عن حياد مصر، وان مقالات هؤلاء جميعاً قد نشرت حتى في صحف النظام، وهذا يؤكد أن الإرهاب لم يستطع كسر عظمة الكتاب الوطنيين والقوميين والتقدّميين في مصر.

إنهم يبيعون حلي زوجاتهم ويستلفون النقود ويبيعون بعض الأشاث احيانا

كى ينشروا كتاباً من ورق رخيص يقرأ بصعوبة.

تعلموا كيف يستخدمون الكاسيت لتوصيل القصة القصيرة والمرحية والرواية إلى الناس بحيث أن حرب الكاسيت الآن هي حرب المثقفين الشباب التقدميين الوطنيين المصريين ضد نظام السادات، صحيح أن المشهور من هذه الكاسيتات هنا في سورية فقط هي كاسيتات أحمد فؤاد نجم لكن الكاسيت يحمل الآثار الفنية والأدبية إلى «النجوع» و «الكفور» وأصغر القرى والمزارع والعزب في صعيد مصر وفي الدلتا وفي كل مكان. هذه العملية تقوم بعملية تثوير لم تكن موجودة من قبل، يمكن القول إنها أكثر جذرية مما كان عليه الوضع أيام المرحلة الناصرية.

سلباً ومن حيث لا يقصد النظام هناك ما يشبه مقدمات الثورة الثقافية يختمر ويتفاعل في الضمير والوجدان المصري بحيث إنني لا أشعر بأي خوف على مستقبل الثورة في مصر.

## الازدواج الثقافي وأزمة المعارضة المصرية(\*)

● الكاتب والباحث والناقد الأدبي المدكتور غالي شكري.. أرجو أن تكون قد قرأت بعض الحوارات التي أجريتها حول موضوع «الازدواج الثقافي وأزمة المعارضة في مصر» والتي نشرتها جريدة «السفير» اللبنانية في الشهر الماضي..

ـ نعم لقد قرآتها كلّها..

إذن أرجو أن تتفضل بإبداء انطباعك عنها..

- أريد أن أشير أولاً، إلى أهمية الموضوع الذي دارت حوله هذه الحوارات... ففي رأيي، أن هذا الموضوع يمس جوانب حياتنا كلّها. ولكن من الواضح أنه نتيجة لأن موضوع الحوارات لم يتبلور في مصطلح قريب من مصطلحات الثقافة الغربية، فإن بعض من أجريت معهم هذه الحوارات، قد خرجوا عن جوهر الموضوع.. فقد فهم بعضهم مصطلح «الازدواجية» بشكل لا يتّفق مع السياق الذي قصدته أنت في حقيقة الأمر. كذلك فإنه حتى حين فهم بعضهم الاصطلاح كما تعنيه، فإن ردودهم لم تكن تمثل إجابة كاملة عن أسئلتك...

● .. من الذين تعنيهم بكلامك هذا، بالضبط، يا دكتور غالي؟

- إني أعني، مثلاً، الأستاذ نجيب محفوظ قد فهم جوهر الموضوع الذي تدور الله على الرغم من أن الأستاذ نجيب محفوظ قد فهم جوهر الموضوع الذي تدور حوله الحوارات فإن هذا الفهم لم يكن يتضح في إجابات على بعض أسئلتك الجزئية. فعندما سألته، مثلاً، عن السبب في عدم تأثر رواياته العديدة، التي تدور وقائعها في الأحياء الشعبية، بالنماذج المعمارية الرائعة التي توجد في هذه الأحياء، لم يتمثل الأستاذ نجيب محفوظ سؤالك تمثلاً كاملاً، ولم يفهم أنك تقصد أن رواياته لا تمثل تفاعلاً فنياً مع هذه النماذج المعمارية. ولم يكن عدم تمثل الأستاذ نجيب لسؤالك نتيجة نقص في ذكائه، بل على العكس، فقد تمثل الأستاذ نجيب لسؤالك نتيجة نقص في ذكائه، بل على العكس، فقد عكست إجابته ذكاءاً مفرطاً، وكل ما في الأمر أن إجابته هذه كانت تتعلق بسياق ثقافي يختلف عن سياق سؤالك. ولذلك، فقد قال في إجابته إن هذه النماذج موجودة في رواياته، ولم يدرك أنها توجد مثل ديكور لا كبنية جمالية.

عن كتاب والازدواج الثقافي وأزمة المعارضة المصرية، دار الطليعة ـبيوت ١٩٨١. سجّل الحوار في فيينا بتاريخ ١٧/٧/١٧.

كذلك فقد ذكر الأستاذ نجيب أنه استوحى التراث الفرعوني. وفي رأيي أنه لم يكتب قط عملاً فنياً يستلهم الروح المصرية القديمة. وكل ما فعله، في الواقع، أنه البس شخصياته المحدثة والمعاصرة ثياباً فرعونية، وذلك لكي يعالج الوضع الملكي الاستعماري الذي كان قائماً في مصر، وبمنطق فني غربي كامل.

هذّا فيما يتعلّق بهذه النقطة، أما فيما يتعلّق بمجموع الحوارات، فإن هناك عدداً من النقاط أرجو أن تسمح لي بتناولها..

• تفضّل.. والشكر لك..

\_ أولى هذه النقاط، أن هناك خلطاً شديداً بين مفاهيم شلاثة هي: الحضارة والثقافة والتراث. فالدكتور فؤاد زكريا مشلاً، ورغم إنني أتفق معه جنئياً بالنسبة لفكرة أن الحضارة تيار متصل متعدد المراكز الجغرافية وفقاً لتعدد العصور، وذلك بمعنى وجود مراكز حضارية متعددة في الأزمنة المختلفة..

ولكن الا " " أن ذلك كان يمثل خروجاً عن الموضوع، بعض الشيء، من جانب الدكتور فؤاد زكريا؟

- وعلى أية حال، فما الذي يعنينه الخروج عن الموضوع؟... انبه يعني اختلافا في طريقة فهم السؤال. أعنى إنه صحيح، بشكل عام، ان ما يسمّى بالثقافة الغربية قد أخذت عن الحضارات والثقافات الأخرى القديمة مثل الثقافات العربية والصينية والمصرية القديمة والبابلية والهندية... الخ، هذا القول صحيح بشكل عام. ولكن منذ قدوم عصر النهضة الأوروبية حتى اليوم، يوجد شيء اسمه الحضارة الأوروبية. ولذلك فأنا أوافقك تماما حين تستعمل تعبير: الطابع الأوروبي للحياة، فيردّ عليك الدكتور زكريا بأنه لا يجدر بنا أن نستخدم هذا التعبير، لأن الحضارة الأوروبية الحالية، هي حضارة إنسانية عامة. ذلك أن مقولة الدكتور فؤاد هي مقولة صحيحة، ولكنه استولد منها مقولة خاطئة. كيف؟ ذلكِ أنه رغم أن التحضيارة الأوروبية هي حصيلة حضيارات سابقة عليها، فإنها تمثَّل، في نفس الوقت، تغيرا كيفيا في مسيرة الحضارة، بحيث أن هناك اسهاما غربيا، تشترك فيه مكونات أصبيلة للانسان الغربي. ولا يجب أن نظلم الحضارة الغربية فننفي وجودها، لأن هناك، بالفعل، حضارة غربية، وهناك اسهام غربي في الحضارة، وهناك طابع غربي مميز تماما. وقد اقترن بروز هذا الطابع الغربي بحركة المد الكولونيالي اللذي اجتاح ما يسمى بشعوب العالم الثالث. ومن هنا جاء ما أسميته أنت بالعدوانية التي تتسم بها الحضارة الغربية .. وكذلك الاستعلاء أيضا. وذلك بغض النظر عن بعض الحوادث التاريخية التي تتسم بطابع التهريج والبهلوانية، كما حدث قديما حين قدم الاسكندر الأكبر إلى مصر وادّعى أنه من اتباع الاله «أمون»، أو حين ادعى نابليون الاسلام حين غزا مصر أيضاً، فكلاهما كان يدعى \_ كاذبا \_ إنه يتبع ثقافة أخرى غير ثقافته..

تعني أن ذلك أحد سمات الثقافة الغربية التي تخفي طابعها الاستعلائي؟.. أعني أن كلا من الاسكندر ونابليون كانا، اعني أن كلا من الاسكندر ونابليون كانا، ايمانهما

بتفوّق حضارتهما تفوقاً كاملًا و ، كانا يظنان انهما سوف يقابلان بالتصديق بسبب تخلف الآخرين وتدنى حضارتهم؟..

- .. نعم .. هذا صحيح . ففي الوقت الذي كان فيه نابليون يدعي الاسلام ، كان قد جلب معه حملة من العلماء (بجانب الحملة العسكرية) تمثل في واقع الأمر ، أول عمل استشراقي في التاريخ الحديث ، وهي التي أخرجت أيضا أول عمل استشراقي في التاريخ الحديث وهوكتاب «وصف مصر» ونابليون هذا الذي عمل استشراقي في التاريخ الحديث وهو كتاب «وصف مصر» ونابليون هذا الذي ادعي الاسلام ، هو نفسه الذي فعل ما فعل في «أبي الهول» وفي الأزهر .. وهو ما يمثل في الواقع موقفا محددا من الحضارات الأخرى ..

كذلك ايضا، تأكيدا لكلامك، تكوينه فرقة عسكرية، عقب ثورة
 القاهرة الأولى، من الأروام بقيادة «المعلم يعقوب»..

- ... نعم.. هذا صحيح.. وأنا أريد أن أصل من ذلك إلى أن ما يظن أنه تناقض في سلوك الفتح، أنما هو - في وأقع الأمر - تسويد لنمط ثقافي معين على نمط ثقافي أخر.

● معندرة يا دكتور غالي.. ولكن الا تظن أن هناك دلالة ما لأن يحول الدكتور فؤاد زكريا موضوع انسحاق المثقفين المصريبين أمام الثقافات الغازية إلى موضوع الثقافة بشبكل عام؟.. أعنى لتكن الثقافة أو الحضيارة ما تكون.. فلم يكن هذا هو موضوع الحوار. فقد كان موضوع الحوار هو ردّ فعل هذه الحضارة ـ أيا كانت ـ لدى مثقفي الطبقة الوسطى في مصر.. - أنا أعتقد أن لهذا الأمر دلالة سوسيولوجية، ذلك أن الدكتور فؤاد زكريا يفكر منذ بداية الحوار حتى نهايته، بمنطق غربي كامل، وبالتالي فإنه يخيل لك أن ردوده تمثل خروجاً عن الموضوع \_ وهو تخيّل صحيح. أما بالنسبة اليه، فإن ردوده متماسكة تماماً. وتنسجم تماماً مع تصوره للسؤال الذي طرحته.. وبدليل حدوث إشكال منهجي بينك وبينه فيما يتعلق بتعبير «التراث». فقد كان يظن انك تنطلق من منطلق آلأصولية العربية الاسلامية كما يتم طرحها الآن بالفعل، بتركيز شديد، من جانب تيار كامل، هو تيار الفكر الاسلامي الجديد، والذي يطرح كبديل للاخفاقات المتوالية للتجارب شبه الاشتراكية السابقة. وهناك الآن، بالفعل، تيار اسلامي جديد في الفكر العربي، وباللذات في مصر. ولكن هذا التيار أنت لا علاقه لك به. فأنت حين تتكلُّم عن التراث إنما تعني به، في الواقع، الثقافة الشعبية، أي ثقافة القاعدة الشعبية العريضة، ومدى اتصالها أو انفصالها عن النمط الغربي الثقافي، بل وأيضا عن النمط الرسمي أو المؤسسي للاسلام الثقافي. ذلك أن هناك فهما غربيا للاسلام، وقد تبناه التيار السلفي عندنا. وليس من الغريب اذن أن كلا من التيار الغربي والتيار السلفي يلتقيّان في نهاية الأمر.. فالتيار الغربي الذي يقول ان النقد يقتصر على ما قاله النقاد منذ ارسطو في اليونان حتّى «بـارت» في فرنسا، يلتقي في نهايـة الأمر بالتيار الآخر الذي يقول إن ما كتبه الجرجاني وابن قتيبة هو وحده ما يمكن تسميته نقدأ.. ● .. تعنى أنهما يمثلان وجهين لعملة واحدة؟..

- نعم.. بالطبع، وهما يلتقيان بطريقة طبيعية جدا. بل إن التيار السلفي يحاكي الأوروبيين الذين يؤمنون بأنه لا توجد ثقافة غير الثقافة الأوروبية ولا يوجد بشر غير الأوروبيين والسلفيون يحاكون ذلك تماما. أما أنت، فقد كنت تتحدّث عن شيء أخر..

● ولكن ما هو تفسيرك، يا دكتور غالي، لظاهرة ان عالما فاضلاً، لا يشك أحد في امانته العلمية، مثل الدكتور فؤاد زكريا، قد عجز عن فهم سؤال بسيط كالذي وجهته اليه، وخلط، في اجابته، بين الثقافة الشعبية ـ والتي هي في واقع الأمر الثقافة القومية ـ وبين ثقافة المؤسسة في العصور الوسطى؟ وأنا اعترف لك أنني عجزت تماما عن تفسير ذلك. فهل احديك تفسير لهذا الأمر؟..

- الواقع ان تفسير ذلك بسيط جدا، فالمشكلة ليست مشكلة الدكتور فؤاد زكريا نفسه. ذلك أنه موقف طبقتنا الوسطى من الثقافة الشعبية، وهو ما درجنا على تسميته، باستلهام التراث في الأدب العربي.. وفي الأدب المصري. فحين يأخذ صلاح عبد الصبور، مثلاً، الحلاج، أو حين يأخذ الفريد فرج، وأنا متّفق أيضاً - وقد قرأت تعليقاتكما أنت وأمل دنقل على انتاج الفريد فرج، وأنا متّفق معكما في معظمهما، رغم انني اعتقد أن الفريد فرج حاول الخروج من عنق الزجاجة الأرسطيطالية.. اعني البناء الدرامي الأرسطي للمسرحية، من أجل الوصول الى جوهر التراث الشعبى، ولكن.

● أظنّ أن ما فعله الأستاذ الفريد فرح لم يكن مصاولة للموصول الى جموهر التراث الشعبي أو الثقافة الشعبية، كما تقول، وانما هو، في الواقع، كان يحاول التواصل مع تراث المؤسسة في العصور الموسطى. بل أن استلهامه لألف ليلة وليلة في مسرحيته «حلاق بغداد»، كانت استلهاما لنظرة المؤسسة لهذا العمل الفني.

ـ ... ولكن.

● وكذلك حين استلهم ملحمة «المهلهل» في مسرحيته «الزير سالم»، فقد كانت نظرته التي استلهم بها هذا العمل تتسم بالطابع الأوروبي، وجعل من «الزير سالم» هاملت أخر... أعني أنه جعل من «هاملت» النموذج الذي رسم شخصية «المهلهل» على أساسه..

... «هاملت» يهيمن على رؤية الفريد فرج الفنية منذ زمن. فسليمان الحنبي مثلاً، في مسرحيته التي تحمل هذا الاسم، يحمل الكثير من سمات وقسمات «هاملت» في مسرح شكسبير أيضا. وعلى أية حال، فإن ما كنت أريد أن أتوله \_ قبل استطرادنا في موضوع الفريد فرج \_ هو أن تعاملنا مع التراث يتصف بأمرين: أولهما أنه تعامل رسمي، وثانيهما أنه يتم بمنطق غربي. كذلك فإننا نفتقد حتى ادراك كيف تعامل الأوروبيون مع ثقافتهم الشعبية..

● الواقع أن موهبة الغريد فرج – ومهارته الحرفية أيضاً – هنا اللتان

انقذتاه من الوقوع في جريمة ارتكاب عدوان فظّ على الثقافة الشعبية..

- هذا صحيح.. كمّا أن النقطة التي أثرتها أنت، بشقيها، وهي تعاملنا مع تراثنا بنفس منطق تعامل الأوروبيين معه، وليس بمنطق تعاملهم مع تراثهم هم، هي ملاحظة صحيحة تماما. ولكن هناك نقطة أخرى، وهي أن تساويد أيديولوجية أو بالأحرى أيديولوجيات الطبقة المتوسطة المصرية، وطريقة تفاعلها مع الغرب وأنا أعني بالتساويد تساويد هذه الايديولوجيات على الثقافة الشعبية. وأنا بهذه المناسبة، أريد أن أقول إن هناك نقطتين تتعلقان بتعبير الثقافة الشعبية. النقطة الأولى هي ما قتله أنت بخصوص اعتبار فترة نهاية عصر الأسر الفرعونية هي بداية عصور الانسحاق من جانب مثقفي الطبقة الوسطى ما أمام الثقافات الأجنبية وأنا أوافقتك على هذا التحديد التاريخي. ولكنني أريد أن أجعله بمثابة نقطة انطبلاق إلى نقاط أخرى.. مثل مدى الاستمرارية والانقطاع في ثقافتنا الشعبية..

 الواقع أن ذلك يحتاج الى دراسة متخصصة، لست مؤهلًا \_ إنا شخصيا \_ للقيام بها..

- ولكن ذلك أمر ضروري حتى لا نقع في الخطأ المنهجي الذي وقع فيه غيرنا. ذلك أن الثقافة الشعبية نفسها ليست ثقافة واحدة.. وليست أيضا ثقافة مرحلة واحدة..

 انا لا استطيع الادعاء بأن معرفتي بالثقافة الشعبية تبيح لي الخوض في هذا الأمر..

- ... لسبت وحدك فيما يتعلق بهذا، وبحسب ما أعرف، فإن أحدا لم يقم بمثل هذه الدراسة، فرغم الجهد العظيم الذي بذله الدكتور عبد الحميد يونس في دراسته لتغريبة «بني هلال»... وقد ذكرت أنت أن هناك دراسة أكاديمية واحدة فقط عن «الف ليلة وليلة».. وأنا أعتقد أنك كنت تعني الدراسة التي قامت بها الدكتورة سهير القلماوي...

• نعم..

- وهي دراسة تتسم بأنها وصف تقريري وسردي لألف ليلة وليلة، كما أن الدكتورة سهير تنظر إلى هذا العمل الفني من الخارج وعلى بعد كبير منه، ورغم أن تناول الدكتورة سهير القلماوي لألف ليلة وليلة يختلف عن الطريقة التي تناول بها الدكتور عبد الحميد يونس «السيرة الهلالية»، فإن الدكتور يونس، أيضا لم يكتشف القوانين الداخلية المضمرة داخل هذه البنية الثقافية الشعبية من الناحية الاجتماعية. هذا هومالم يستطع الدكتوريونس أن يفعله. بل إنني أستطيع القول أن هذا لم يتم عمله حتى الآن بالنسبة للأعمال الفنية الشعبية. وبالتالي فلست أنت فقط الذي لا تعرف ما هي الثقافة الشعبية المصرية. بل إننا كلنا، بلا استثناء، لا نعرف أيضا..

• هذا صحيح.. وأنا أوافقك على ذلك..

ـ .. أريد بعد ذلك أن أتناول مسالة التعدد الثقافي الطبقي والوحدة

القومية، فقد كنت دائما تشير في حواراتك، عندما تثار المقارنة بيننا وبين الولايات المتحدة أو أوروبا، أن بعض المتحاورين كانوا ينسون وجود عنصر الوحدة أو التجانس القومي الموجود في الثقافة الأوروبية، وبالتالي ينسون وجود مصطلح قومي واحد. ولكن هذا المصطلح القومي لا يلغي التعدد، ووجود الوان ثقافية مختلفة، والتي هي أشبه ما تكون بالخيوط المتعددة في قطعة النسيج الواحدة.

- تعني، أن هناك إطارا واحدا تنضوي تحته كل هذه الألوان الثقافية؟..
  - \_ نعم.. فهناك بالقطع إطار يسمى الثقافة الأمريكية..
  - نعم.. هناك الآن ما يمكن أن يسمّى بالثقافة الامريكية..
- أي أن هناك مصطلحا قرميا واحدا، وهذا يفسر لماذا تبلغ نسبة من يذهبون الى صناديق الاقتراع لاختيار مرشحي الأحزاب في البلدان الأوروبية نحو ٨٠٪ أو ٩٠٪ ومن ثم فإنه يمكن القول بوجود جسر تواصل حقيقي بين القيادات السياسية والتي تتكون في غالبيتها من المثقفين وبين القواعد الشعبية..
- هل تشير بذلك، يا دكتور غائي، الى مقدرة الطبقة المتوسطة الأوروبية على إقامة احزاب جماهيرية في الماضي على الأقل، وهو ما لم يحدث في بلادنا؟

  ـ نعم.. ولم يكن ممكنا أن يحدث هذا في بلادنا. لماذا؟ لأن الطبقة المتوسطة في بلادنا ولدت، أصلاً، في أحضان الاستعمار الغربي..
  - تعنى الانسماق أمام شخصية الأب؟

- رغم أن ذلك ليس مصطلحا علمياً. ولكنك لا بد أنك تعني به أن الاحتكارات الأجنبية، من ناحية، وشبه الاقطاع المصري، من ناحية أخرى.. أعني أن الطبقات المتوسطة في بلادنا لم تولد عبر كشوف جغرافية أو علمية.. ولم تكن أيضا طبقة صناعية.

- وهو أحد المبرّرات الأساسية لوجود الطبقة المتوسطة عموماً.. أي
   أن تكون طبقة منتجة..
- تماماً،.. إن ما حدث عندنا هو أن الاقطاعي أو بالأحرى شبه الاقطاعي هو نفسه الذي أصبح صاحب المصنع.. وصاحب المؤسسة التجارية، في الوقت نفسه الذي كان فيه يملك الأرض أيضاً. وهكذا، فقد وجدت لدينا ظاهرة جديدة تماماً، هي أن شبه الاقطاعي أصبح في اللحظة نفسها شبه بورجوازي، معتمداً في ذلك بشكل كامل على رأس المال الأجنبي، وعلى الفاتح الأجنبي، وبالتالي فان ولادة ونشأة هذه الطبقة تتسم بأنها مشوهة..
- معذرة.. ولكن هناك أمر أريد أن استوضحه وهو: هل يعني كالمك هذا أنك " " أن مولد أ " المتوسطة المصرية يرجع، " ، ألى بداية عهد الاحتلال الانجليزي؟..
- \_ .. لا.. فإن كلمة الاستعمار لا تعني الاحتلال لدي.. وانما أعني بها فترة

تعود الى ما قبل الحملة الفرنسية على مصر..

- .. هل تعود بها، مثلاً، الى فترة نشأة المراكز الحضرية في مصر.. أي الى فترة حكم البطالمة.. حيث قامت مراكز حضرية في الاسكندرية ودمنهور والفيوم.. الخ؟.. وذلك باعتبار أن سكان هذه المراكز الحضرية يمثلون أحد المنابع الهامة الأساسية لهذه الطبقة.
- سوف نأتى إلى النقطة المتعلّقة بالقطع التاريخي الذي ذكرته.. والواقع ولو أننا أخذنا شكل التفاعل مع الثقافة الغربية، خلال الـ ٢٠٠ عاماً الماضية ـ وهي الفترة التي غالباً ما تسمّى بالعصر الحديث - لوجدنا أن هذا الشكل يتصف بالانسحاق من جانب الطبقة الوسطى. وقد تمثل أقصى ما استطاع فكر مثقفي الحلم البرجوازي أن يصل إليه في رفاعة رافع الطهطاوي. وليس ذلك أمراً مقصوداً ومتعمداً. على أية حال، فإنه صحيح أن الطبقة الوسطى قد اعتمدت، إقتصادياً، على الاستعمار وعلى الاقطاع.. أو بالأحرى على شبه الاقطاع، فإن شكل تفاعلها، في الوقت نفسه، مع الثقافة الغربية، كان مغايراً ومتميزاً. وكانت الدروة التي وصلت إليها هذه الثقافة هي رفاعة رافع الطهطاوي الذي كان أقصى ما وصل إليه بدوره، هو ما يمكن تسميته بمعادلة التوفيق بين التراث والعصر. وهذا هو التيار الذي تواصل حتى وصل اوجه في المرجلة الناصرية وأنا أعني ذلك على مستوى التغير الاجتماعي الشامل.. بدءاً من الطهطاوي ومرورا بالثورة العرابية وبسعد زغلول وحتى جمال عبد الناصر. ولم تكن هزيمة ٥ حزيران (يونيو) عام ١٩٦٧، بصراحة، مجرَّد هزيمة عسكرية بل ولا حتَّى هـزيمة شـاملة، كمـا يقول البعض. وإنمـا كانت هذه الهزيمة، في رأيي، بمثابة النهاية السرسمية لمعادلة التوفيق بين ما يسمّى بالتراث وبين ما يسمّى بالحداثة أو بالمعاصرة. وقد سبقت هذه النهاية الرسمية نهايات أخرى في الماضي.. ولكن ما حدث عام ١٩٦٧ كان يمثل النهاية الرسمية. وعام ١٩٦٧، في الواقع، يمثّل تاريخاً هاماً وخطيراً في حياتنا جميعاً. وقد كان لانتهاء المعادلة التوفيقية عديد من النتائج، منها ما يحدث الآن مثل الانسحاق أمام المفهوم الغربي للاسلام.. وسوف نجد أن عدداً من القوميين والماركسيين قد تخلوا عن عروبتهم وماركسيتهم، في غمضة عين، عندما استقلل «الخميني» الطائرة من باريس إلى طهران، فقد تخلّى نفر من هؤلاء عن أرضهم الفكرية، واستقلوا طائرة «الخميني»، من «سربون باريس» إلى معاهد «قم» الدينية. إنني هنا أشير إلى بعض آلكتابات اللبنانية في جريدة «السفي»، وكتابات الشاعر أدونيس والكاتب الفلسطيني منير شفيق، ومن المصريين محمد عمارة وعادل حسين وطارق البشري.
- ●تأكيدالكلامك، فقد كنت، منذ قريب، اعيد قراءة كتاب الدكتورلويس عوض «مذكرات طالب بعثة» فاستوقفتني فقرة في ص ٥٥ (طبعة الكتاب الذهبي) يصف فيها الدكتور مشاعره وهو يترك شاطىء الاسكندرية في طريقه إلى الشاطىء المقابل، الذي هو حسب كلمات

الدكتور .. «الشاطيء اللي يا ما روحي أويت إليه كل ما قريت الصاوي وتوفيق الحكيم، كأنه وطني الحقيقي اللي ما شفتهوش من يوم ما خطفوني الغجر وأنا لسه رضيع وجابوني مصر..، فهل نحن في حاجة إلى أن نقول المزيد؟..

- .. إن الـرجـل لا ينكـر آراءه.. ولكـن أريـدك أن تنتبـه إلى ظـاهـرة سوسيولوجية ثقافية تمثلها هذه الفقرة التي قرأتها.. وهي أنها مكتوبة باللهجة العامية المصرية..

• .. هذه ملاحظة هامة جداً في اعتقادي.. فما تفسيرك لذلك؟

- .. رأيي أن تلك هي الإزدواجية. فلو أنه كتب هذه الفقرة باللغة الانجليزية لما كانت هناك أية إزدواجية. ولكنه هو الذي يرى أنه قد ولد بطريق الخطأ في مدينة «المنيا» (مدينة في صغيد مصر)..

نعم.. ألم يقل إن الغجر قد خطفوه من وطنه الحقيقي وجلبوه إلى مصر؟..

... تماماً.. ولكن الازدواجية تكمن في أنه كتب هذه الفقرة باللهجة العامية المصرية. وهذا يقودنا إلى مسلاحظة أخسرى. لأن هنساك أخسرين غسيره ممن لا يعترفون بمثل ما اعترف به الدكتور لويس عوض، ومن يكتبون بالعامية المصرية عدواناً على الثقافة الشعبية المصرية..

• نعم. وهم لا يقعون تحت حصر..

- .. تماماً.. وعلى أية حال، فقد كنت أقول أن هناك تيارين أساسيين: تيار التغريب بالاسلام، وتيار التغريب المباشر.. أي الانسحاق أمام الغرب بشكل مباشر. أما التيار الذي يحاول صياغة ثقافة قومية تحمل في تضاعيفها كل قوانين التطوّر الخاص بالثقافة الشعبية في بلادنا، فهو تيار غير موجود تقريباً إلا في محاولات جنينية إلى أقصى حدّ..

اصارحك بأنني لم أفهم تماماً ما قلت.. فهلا تفضلت بإيراد بعض
 الأمثلة لإيضاح ما قلته..

- .. سوف أضرب بغض الأمثلة كما طلبت.. ولكن دعنا نتفق اولاً على أننا نحاول استكشاف الأرض التي نقف عليها: كيف نفهم ونحد طبيعة الثقافة التي يمثلها ذلك التيار الذي يقف بين التيارين السابق ذكرهما. وأحب أن أنبه أولاً، إلى أنني كنت أعني بتعبير «التغريب بالاسلام».. مسوقف المؤسسة الرسمية الاسلامية، كما كنت أعني أيضاً أن من يتناولون التراث باعتبار أنه المرحلة العربية الحضرية الاسلامية فقط، إنما يفتقدون الفهم التاريخي التراث، الأمر الذي يؤدي إلى وقوع في «الشوفينية» والتعصب القومي الأعمى.. الخ. وأنا أعتقد أن هناك خصوصية تميز شكل تفاعلنا مع الآخرين، فنحن لا نأخذ كل ما لدى الآخرين، أو انسحقنا أمامهم، كلما تفاعلنا معهم، فنحن لا نأخذ كل ما لدى الآخرين، أو انسحقنا أمامهم، كلما أن هناك خاصية أخرى، وهي أن العرب عامة والمصريين بشكل خاص، كان من حظهم أن كلا من الأغريق والعرب والفرنسيين قد وفدوا عليهم وهم في ذروة قوتهم من الأغرية والعرب والفرنسيين قد وفدوا عليهم وهم في ذروة قوتهم

وازدهارهم الحضاري. فقد كانت الحملة الفرنسية بقيادة نابليون بونابرت وليدة ثورة كانت في ذلك الوقت محط أنظار العالم، كما كان العرب، حين قدموا إلى مصر، في أوج اندفاعهم الحضاري، كذلك كان الاسكندر الأكبر يمثل اقصى ما وصلت إليه قرة الاغريق. ومن ثمّ، فإنه صحيح أن المصريين كانوا يأخذون من الآخرين، ولكنهم يبادرون إلى العطاء فيما بعد. وما أريد أن أقوله الآن هو أن العرب والمصريين بشكل خاص، لم يكونوا يتعاملون مع ثقافة أخرى ما لم يكن لديها ما تعطيه، وسرعان أيضاً ما يملك المصريون قدرة العطاء.. حتّى ولو كان ذلك فيما يتعلّق بالمؤسسة الرسمية..

القد قات ذلك كي أصل منه إلى نقطة تتعلق بالتغريب.. أما فيما يتعلق بالحملة الفرنسية، فيجب أن نلاحظ أنها لم تمكث في مصر غير ثلاث سنوات فقط، ومع ذلك فقد تركت في السجل الثقافي المصري أثاراً لا تزال باقية حتى يومنا هذا.. مثل الدستور والبرلمان وفكرة الأحزاب.. فكل هذه الأمور من آثار الحملة الفرنسية. ولكن تأمّل موقفنا من الأتراك، وهم مسلمون مثل غالبية شعبنا، أو موقفنا من الانجليز، وهم الذين يتماثلون، فيما يتعلّق بالدين، مع الفرنسيين.. أعني أن كليهما يعتنق الدين المسيحي.

• معذرة.. ولكن ماذا تعنى بالضبط؟..

ـ .. أعنى أن الفرنسيين في الجزائر، مثلاً، تركوا بصمات قوية وواضحة .. بحيث لا تنزال الجزائر تواجه حتى الآن مشكلة اللغة .. أي مجرّد الحديث باللغة العربية .. بينما لم تواجه مصر مشكلة كهذه بعد الاحتلال الانجليزي ..

ولكن الم تكن علاقة فرنسا بالجزائر تختلف كثيراً عن علاقة مصر ببريطاتيا؟..

"لقد احتل الانجليز مصر مدّة ٧٥ عاماً، ولكن الفرنسيين الذين احتلوا مصر مدّة ثلاث سنوات فقط، تركوا أثاراً أعمق بكثير مما تركه الانجليز، الذين لم يتركوا سوى جوانب سلبية. ولا أعني بذلك أن الأثار التي تركها الاحتالال الفرنسي كانت إيجابية. وسوف أتناول المضمون فيما بعد، ولكني أريد أن أفرق أيضاً بين استجابة مصر للآخر.. أو طريقة التصاور مع الأجنبي، أعني أنها تختلف من أجنبي إلى آخر.. وهو الأمر الذي يمثل خصوصية وطنية مصرية..

الا يتوقف ذلك أيضاً على الظروف التي يفد منها هذا الأجنبي،
 والملابسات التي تحيط بقدومه؟..

- \_ لقد أوردت، أنت نفسك، في حواراتك التي أجربتها حول هذا الموضوع مثلين هامين في رايي. المثل الأول هو أن تأثر الأقباط المصريين باليونانيين قد وصل إلى حد أنهم تسموا بالأسماء اليونانية..
- انا لم اعن الأقباط عامة. وإنما عنيت سكان المدن أو المراكز المضرية منهم وهم الذين خبرج منهم الآباء الأول للكنيسة القبطية، مثل «ذو الفم الذهبي» وغيره.. فقد كانت اسماؤهم جميعاً اسماء يونانية.
   كما كانوا يكتبون أيضاً باللغة اليونانية..

- .. بل أكثر من ذلك.. فما هي اللغة القبطية؟ اللغة القبطية هي اللغة الدارجة المصرية القديمة «الديموطيقية» بالاضافة إلى سبعة أحرف يونانية. أي أن اللغة القبطية قد أضافت إلى أبجديتها سبعة أحرف يونانية. وقد غيرت مصر ديانتها عدة مرّات، أما لغتها فمرة واحدة حين تعرّبت. وهذا الاستئناء التاريخي له مغزاه.

- .. اعتقد أن التعميم هذا غير دقيق.. اللهم إلا إذا كنت تعني بمصر سكان المراكز الحضرية، فإنهم هم الذين غيروا لغتهم.. أما باقي المصريين، فإنني أظن أن التغير الوحيد الذي قد يكون طرأ على لغتهم هو دخول عدد من مفردات اللغة اليونانية نتيجة لاحتكاكهم بالجهاز البيروقراطي للاحتلال اليوناني.. ونتيجة أيضاً لدخول المفردات اليونانية في طقوس العبادة الكنسية كما أظن أيضاً أنهم لم يتسموا بالإسماء اليونانية..
- ـ .. ولكنك تجد اليوم في أعماق صعيد مصر عائلات قبطية ذات أسماء من أصل يوناني..
- اعتقد أن ذلك قد حدث فيما بعد.. نتيجة للتقليد، مثلاً، أو لانتقال العائلات من مكان إلى أخر.. أو تيمناً بأسماء أباء الكنيسة.. الذين كانوا كلّهم ـ أو معظمهم على الأقلّ ـ يحملون أسماء يونانية..
- .. ومع ذلك فإن هذه الكنيسة نفسها، حين اتخذ قسطنطين قراره السياسي باعتناق الدين المسيحي دوذلك في محاولة لخداع الناس دلم تنخدع، ولم تنسق وراءه، بل أبدعت مذهبها الخاص المختلف عن مذهبه. وقد كان هذا الخلاف اللاهوتي يرمز إلى ما هو أعمق.. وهو ارتباط الكنيسة المصرية القومي بالأرض. وبالتالي فإن الكنيسة القبطية، لم تكن، لفترة طويلة، مجرّد تعبير علوي، وإنما كانت جزءاً أساسياً من الصراع القومي..
- هذا صحيح.. فالجماهير التي شاركت بشكل إيجابي في الصراع بين الكنيسة الوطنية القبطية وبين الكنيسة البيزنطية لم تعرف شيئاً عن هذا الخلاف السلاهوتي.. أو عن مجمع نيقية.. وما إلى ذلك.. وإنما كان صراعها موجهاً في جوهره ضد مؤسسة ثقافة أجنبية كانت تحاول فرض هيمنتها على مؤسسات الشعب المصري الثقافية..
- .. نعم.. فقد كانوا يؤيدون الكنيسة القبطية لأنها كانت تقف ضدً الأجنبي،
- وكانوا يحمون بأرواحهم البطاركة المصريين الذين كانت الكنيسة البيزنطية تعزلهم عن مناصبهم التي وصلوا إليها باختيار الشعب المصري.. أي أن الشعب، ببساطة، كان يدافع عن ممثليه..
- ـ .. بالضّبط.. وهذا يعني أن الكنيسة كانت جـزءاً من الحركة الشعبية العامة.
- .. هل يعني ذلك أن فترة الصراع هذه، قد شهدت التحاماً حقيقياً بين المثقفين ـ أي رجال الكنيسة من بطاركة ومطارنة.. الخ ـ وبين جماهير

الشعب.. أو بكلمات أخرى.. التصامأ حقيقياً بين ثقافة المؤسسة وبين الثقافة الشعبية، التي هي في واقع الأمر، الثقافة القومية؟..

\_ .. اعتقد أن ذلك صحيح تماماً..

● .. وشبهداء هذا الصراع لم يستشبهدوا دفاعاً عن مقولات لاهوتية او خلافات مذهبية ـ لم تكن واضحة قط ـ وإنما استشبهدوا في صراع قومي ضدّ اجنبي يريد أن يفرض هيمنته، هذا ـ باختصار ـ هو تصوّري للأمر..

مذا تصور صحيح تماماً.. ولكنني أريد أن أقول أننا إذا دققنا النظر فسوف نعثر على تشوهات.. أعني أننا سوف نجد تشوهات حتى في الثقافة الشعبية. كيف؟ صحيح أنك كنت مصيباً فيما قلته بشأن عدم ثقة الجماهير في أجهزة الأعلام الرسمية ولكن هذا الفلاح الذي يكره «الأفندي» الحاكم للأنه هو «الصراف» و «الشرطي».. الغ مو نفسه الذي يتمنى باستمرار أن يصبح ابنه أفندياً.. وهو الذي يلحق أبنه بالمدرسة.. حيث يتلقى نفس نمط التعليم الذي يتلقاه أبن الطبقة المتوسطة.. وحيث يتخرج من المدرسة كي يصبح أفنديا.. كل ذلك لأن كلمة «أفندي» مرتبطة بالسلطة.

• اليس هذا تعميماً لا بدّ أن تنقصه الدقة.

- ربماً كان هذا صحيحاً. ولكنني أرجو أن لا تظن أن هذه الثقافة الشعبية قد بلغت من الميتافيزيقية ما يحول بينها وبين التأثر بالأسلحة الماضية التي يتم غزوها بها..

• أنا لم أقصد ذلك..

\_ .. والإعلام المصري، الذي قلت عنه \_ في حوارك مع الدكتور فؤاد زكريا \_ انه لا يمكن مقارنته بأجهزة الإعلام الأمريكي .. ليس بالشكل المتخلف الذي تظنه بل انني اعتقد أن بعض جوانبه ملحقة بالإعلام الأمريكي .. صحيح أنه لا شك في قوة أجهزة الإعلام الأمريكي ، ولكن أيضاً أجهزة الإعلام المصري قوية ، وخاصة إذ وضعنا في اعتبارنا ما قلته أنت نفسك بخصوص نسبة الأمية في مصر التي تبلغ ٨٧ ٪ .. بل أن ذلك الوضع يجعل أجهزة الإعلام المصري تفوق كثيراً في قوتها أجهزة الإعلام المتطورة ..

• لا، إنا لا أعتقد..

-.. أجهزة الإعلام المصري مؤثرة أيضاً إلى حدّ كبير، فعندما ترى المحراث في القدية، وقد علق عليه الفلاح الراديو الترانئرستور، أعني علقه في رقبة البقرة، هل صحيح أن الفلاح قد يسمع أغاني عبد الحليم حافظ وشادية ووردة.. الخ دون أن يتأثر بها..

• أظن أنها لا تزيد بالنسبة إليه عن أن تكون مجرّد جلبة.. يأتنس بها وهو يعمل..

ـ قـد يكون ذلك صحيحاً.. ولكن من المؤكّد أن قطرات من هـذه الأغـاني تترسب في روحه..

• .. إن السؤال هو: حين يريد هذا الفلاح أن يغني، فماذا يغني؟..

هل يغني أغاني عبد الحليم حافظ؟... بالقطع لا.. لأن له أغانيه الخاصة التي يرددها..

.. صحيح أنه يغني الموال.. ولكن يجب أن تضع في اعتبارك أيضاً أن هناك أجيالاً جديدة من هذه الجماهي تغني أغاني المدينة، بل وبماذا تفسر أصلاً هجرة الفلاحين إلى المدينة؟ وراء الحلم والنموذج «الآخر»؟.

- اظن انك تأخذ الأمر بطريقة غير صحيحة، أن الفلاح المصري، في المغالب، لا يرفض التعامل مع الثقافات الأخرى.. ذلك أن الثقافة القومية لا ترفض الثقافات الأخرى..
- \_ .. اتعرف ماذا يعني كلامك هذا؟.. يعني أنه لا توجد ثمة مشكلة .. فإذا كانت الثقافة القومية تتلقى المؤثرات الخارجية دون أن تتأثر بها، فليست هناك مشكلة .. ولكن الواقع أنه لا شك في وجود تأثيرها .. وفي وجود غزو مؤثر..
- أنا لا استطيع، في الواقع، أن أحدد مدى هذا التاثير الذي تشير إليه. أو عمقه. لأن ذلك يقتضي أجراء دراسات متخصصة.

ـ .. نعم أنت على حقّ في ذلك. ولننتقل الى نقطة أخرى وهي فكرة الحزبية. وأنا لا أريدك. أعني أنك تريد نبذ المنطق الغربي. أليس كذلك؟.. أو أنك نبذته فعلاً. وبالتالي فنحن لا نريد أن نسأل..

معذرة.. أنا ما أريد نبذه ليس المنطق الغربي.. بل الموقف من المنطق الغربي.. ومن الحضارة الغربية.. ذلك أنه لا بد من الاستفادة والتفاعل مع هذه الحضارة..

- هذا أمر مفهوم تماماً. وهو شيء بديهي بالنسبة الينا. ولكن ما أريد أن أقوله هو أننا أذا بحثنا في الخصوصية المصرية. أعني أنك حين تسأل لماذا, لم يصبح حزب التجمّع الوطني التقدّمي الوحدوي حزبا جماهيريا رغم أنه يرفع شعارات تخدم مصالح الجماهير، فأنك تدفعني لأن أجيب بلا أو نعم - كما فعل الاستاذ محمد سيد أحمد - وأنا لا أريد أن أفعل ذلك. وأنما أنا أريد أن أناقش فكرة الحزبية - ذاتها - في مصر، وعلى ضوء الثقافة الشعبية. فقد يتبين لي من هذه المناقشة أن فكرة الحزبية نفسها - بسبب الخصوصية المصرية - غير موجودة في مصر، وسأورد لك بعض الشواهد الدالة على ذلك. فمن رأيي أن حزب الوفد لم يكن حزباً..

● .. تعنى أنه كان تحالفاً؟.. أو جبهة؟..

- .. وأنا لا أريد أن أستخدم مصطلحات مثل «تحالف» أو «جبهة».. الخ . فقد كان هناك شارع وفدي في تلك الأيام، بعد ثورة ١٩١٩، يلتف حول مجموعة من المبادىء وزعيم فرد يمثل للدى هؤلاء الناس مجموعة القيم والمبادىء المشار إليها ومن رأيي، أيضا ، أن جمال عبد الناصر لم ينشىء حزبا في أي يوم من الأيام. وانما كان هناك شارع ناصري يرتبط بمجموعة من القيم والمبادىء تجسدت في شخص جمال عبد الناصر..

• .. اريد ان اقول يا دكتور غالي..

- .. elk ...

● .. اسمح لي..

\_ .. معـذرة.. والا كيف يمكن تفسير حقيقة أنه لا يـوجد حـزب سياسي في مصر الآن ـ سواء من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار ـ يؤيد النظام القائم مما يعنى أن القيادات المثقفة في الخريطة السياسية المصرية ضدّ النظام القائم. بينما يبدو لي أن هذه القيادات لا ترتبط بأعماق التربية المصرية، أو بكلمات أخرى، أنه لا توجد جسور أتصال - أو تواصل - بينها وبين الجماهير، بحيث تستطيع هذه القيادات أن تعتمد على قوّة الجماهير من أجل اقصاء النظام القائم. ومعنى ذلك أن فكرة الحزبية في مصر لا علاقة لها بالثقافة الشعبية المصرية. ولننظر فيما حدث يومي ١٨ و ١٩ يناير ١٩٧٧. فقد هبّ الشعب المصري \_ من الاسكندرية الى أسوان \_ ضد هذا النظام، في الوقت الذي لم تكن فيه أية قيادة سياسية لأي قوة في مصر في نفس مستوى الشارع، ولا يمكن تفسير هذه الظاهرة بانعدام الديمقراطية فقط. وانما لا بدّ أن هناك شيئاً اعمق وهو أن الشارع المصري كان دائما أسبق من هذه القيادات السياسية. كذلك لننظر في ما حدث عام ١٩٦٨، وتحت ظل جمال عبد الناصر، وما كان يمثُّله من سطوة وانجازات تاريخية في الوقت نفسه \_ أي أنه كأن يجمع بين القهر النسبي وبين الانجازات التاريخية الوطنية ... ولكنّ بالرغم من ذلكَ كله، ففي عام ١٩٦٨ قام قطاع واسع من جماهير الشعب المصري ـ وليس الشعب كله، وانما قطاع واسع منه فقط ـ ضدّ النظام، وبدون أن تكون هناك أحراب أو تنظيمات سياسية. ولا يستطيع أي حزب سياسي أن يدعي أنه تولى قيادة هذه الجماهير، على العكس، فإن اكثر الأحزاب تقدّمية في مصر قد تنصلت أمام المحاكم من أية علاقة لها بانتفاضة ١٨ و١٩ يناير١٩٧٧ ..

وقد كانت صادقة في تنصلها هذا بلا شك.
 نعم لقد كانت بريئة تماما من الاتهام الذي وجهه إليها..

■ .. معددرة.. ولكني اريد أن أطرح عليك مقولة بشان ما قلته عن الموفد.. هذه المقولة هي أن المرة الموحيدة التي انتفض فيها الريف المصري بأكمله كانت أثناء ثورة ١٩١٩.. أعني المرة الموحيدة في تاريخ مصر الحديث، على الأقبل. ولكن بالرغم من هذا التحرك الشامل المسلح بالعنف \_ قطع الكباري.. نرع قضبان السكك الحديدية.. أعلان الجمهورية في أسيوط وغيرها.. ولأن هذا التحرك كان يتم تحت قيادة الطبقة المتوسطة في الريف وبعض كبار الاقطاعيين \_ فان المحصلة النهائية لهذا التحرك كانت خيبة أمل جماهير الفلاحين في قيادة الثورة. الني واظن أن جماهير الفلاحين في قيادة الثورة، التي اشتركوا فيها بشكل ايجابي، وقدموا على مذبحها مئات الشهداء، وطرحوا جانباً الاستقرار الذليل الذي الفوه، وبالرغم من ذلك كله فماذا كانت

النتيجة؟.. كانت النتيجة أن القيادة البورجوازية للثورة قد استولت على كل ثمارها ولم تترك لجماهير الفلاحين شيئاً سوى الياس وخيبة الأمل. وتدعي هذه المقولة أن خيبة أمل جمهور الفلاحين المصريين في ثورة 1919 يمثل أحد الأسباب الأساسية في فشل الطبقة المتوسطة - ومثقفيها من اليمين واليسار على السواء - في انشاء أحزاب سياسية جماهيرية منذ ذلك الحين حتى الآن..

ـ .. صحيح أن ذلك قد يكون سبباً، ولكنه قد يكون أيضاً، وفي الوقت نفسه، نتيجة لخصوصية ثقافية مصرية لم ندرك بعد أبعادها، ولم نتوصل بعد الى

قوانينها الداخلية.

● انا لا استطيع الافتاء في هذا الأمر..

- ولا أنا أستطيع.. ولكن هناك ظاهرة أو ظواهر.. هناك ظاهرة اسمها «الحزب الوطني»، الذي كان قائماً عام ١٨٨١.. وهناك ظاهرة أخرى اسمها الشورة العرابية.. هذا شيء: وذاك شيء مختلف عنه. ذلك أن أحداً لا يستطيع الادعاء بأن الثورة العرابية كانت التعبير الرسمي عن الحزب الوطني، بل ان جماهير الفلاحين المصريين هي الثورة العرابية، وهي التي استمرت تقاتل بصورة مختلفة حتى شورة ١٩١٩ كما قلت أنت. فقد قاتلت جماهير الفلاحين مع «أحمد عرابي» ومع «عبد ألله النديم» - وعبد الله النديم، هنا نموذج بالغ الأهمية والتفرد، وحين أشرت، فيما سبق، الى أمثلة جنينية للتواصل كنت أعني من هم من أمثال عبد الله النديم. وكذلك فانه بالرغم من أن «بيرم التونسي» لم يكن مصري الأصل، فانه استطاع أن يستوعب ويتفهم ويتمثل الروح المصرية بشكل يفوق كثيرا تمثل العديد من ذوي الأصول المصرية لها..

اعتقد أن الفنانين من أمثال بيرم التونسي وأحمد فؤاد نجم - رغم
 مقاومته البطولية العنيفة -.

\_ وسىد درويش..

• وسيد درويش وأم كلثوم..

- لا إن أم كلثوم شيء أخر.

- لا عليك الآن.. ما اريد أن أقوله هو أن أمثال هؤلاء الفنانين قد استوعبوا من جانب المطبقة المتوسطة.. أو من جانب المؤسسة بشكل أدق..
  - \_ .. لا أن أمّ كلثوم وعبد الوهاب شيء أخر..

• أنا لم أذكر عبد الوهاب.

- هذا صحيح، ولكن في تقديري ان كلا من أم كلثوم وعبد الوهاب كانا يمثلان ثورة مضادة بالنسبة الى سيد درويش. الذي كان يحمل، في اعتقادي، أصالة..

● .. اليست هناك دلالة ما لحقيقة ان سيد درويش كان يفكر، في

اخريات حياته، في السفر الى ايطاليا لدراسة الموسيقى الغربية.. \_ . . ولم لا يذهب؟ المهم ما سوف يفعله بعد عودته من هناك..

■ .. معذرة.. ولكنني اظن أن دلالة ذلك أن سيد درويش قد وقع تحت تأثير الموقف الإنسحاقي الذي كانت تقفه الليخسارة الأوروبية.. وأنه قد يكون قد ظن أنه لكي يكون موسيقيا محترما ـ بمفهوم الليخسطة ـ فلا بدّ له من دراسة الموسيقي الأوروبية كي يضع موسيقاه، وأوبريتاته بشكل خاص، على نسقها. وهذا يشير إلى أنه خضع أخيراً لضغوط المؤسسة الثقافية التي كانت موقف الإنسحاق من الثقافة الغربية.. والتي لم تكن ترى أدبا أو فنا \_ يستحقان هذا الاسم ـ الا الأدب والفن الأوروبي. بل أنني أقول أنه لولا وفاة سيد درويش المبكرة لأصبح محمد عبد الوهاب أخر. ولا تنس أن عبد الوهاب بدا حياته الفنية بتقليد سيد درويش..

... وربما كان سيد درويش، أيضًا، ينوي الذهاب الى أوروبا كي يستفيد من الأدوات العملية فقط، ولكي يعود أكثر أصالة وتواصلاً مع الجماهير.. اليس هذا جائزا؟.. على أية حال، نحن لا نعرف، ولكن لا شك أن وفاة سيد درويش كانت تمثل كسرا في الخط الصاعد..

ان رأيي، بصراحة، هو أن سيد درويش كان أفضل مطربي وموسيقيي الطبقة المتوسطة المصرية، والتي كانت أنذاك في أوج اندفاعها..

-.. هذا يغير كثيرا مما قلته.. ولكن على أية حال، فان ما يهمني هنا هو فكرة الحزبية، والخصوصية المصرية فيما يتعلق بها. ذلك أنها تلقى ضوءا يوضح لنا موضوع التواصل وعدم التواصل. وحين ننظر الى الحركة الشيوعية المصرية، فسوف نجد أنه لم يكن بينها وبين الجماهير الشعبية تواصل عضوي عميق منذ حرب ١٩٢٤ حتى الآن. لماذا؟ لا يمكن أن يكون السبب في ذلك فقط هو وجود عدد من العناصر اليهودية في قيادة الحركة الشيوعية في مصر..

... ليس هذا سبباً بالقطع.. بل هو نتيجة بالفعل..

... كما لا يمكن أنْ يكون السبب أيضا هـو انتماء قيادات الحسركة الشيوعية في مصر إلى ما يسمى بالبورجوازية الصغيرة فقط. والمشكلة - أعني مشكلتنا - هي في الواقع مشكلة منهجية. فنحن نريد أن نستخدم أدوات غريبة من أجل أن نفهم شيئا غير غربي. ومهمّتنا، في الواقع، ينبغي أن تكون هي استكشاف أدوات الثقافة الشعبية من أجل معرفة هذه الثقافة، ومن أجل انتاجها أيضا.. وليس معرفتها فقط. لأنه من الجائز أن ننتج عملاً فنيا لا يستلهم دالف ليلة وليلة، - ورغم موافقتي الكاملة على ما قلته بشانها في حواراتك - فهي عمل فني ليس عظيما فحسب، بل أنه في رأيي، قد يكون أخطر عمل فني في تاريخ الأدب الشعبي، ثم أنظر فيما فعلوه بألف ليلة وليلة.. فقد تم تحنيطها ..سواءكان هـذا التحنيطقدة من قدوالب فنية أم في قوالب.

● الواقع أن المثقفين المصريين قد تفضلوا أيضاً بتنقيح «ألف ليلة وليلة» وتخليصها من الشوائب.. والأخطاء النحوية أيضاً! وكان آخر من تغضل بالقيام يمثل هذا العمل الجليل (!) هو حسب علمي المرحوم الاستاذ رشدي صالح، الذي رايت له في مكتبات بيروت عندما زرتها مؤخراً عليقة من «ألف ليلة وليلة» ملونة مزخرفة ومزينة بصور عدد من الرسامين المحترمين الذين حلت رسومهم محل الرسومات القديمة (التي لا تستحق الاحترام فعلاً، مثلها مثل المرسومات الجديدة!). والغريب، ذو الدلالة الهامة فيما أعتقد، أن المرحوم أحمد رشدي صالح، الذي ارتكب هذا الاعتداء الفظ، هو أحد المرواد الهامين الداعين لدراسة ما يسمى بالأدب الشعبي في مصر. ولذا فأن السؤال الذي يطرح نفسه هو: بأي منظار كان المرحوم رشدي صالح ينظر الى ما يسمى بالأدب الشعبي؟ والى عد يمكن أن يدل ما فعله على مدى احتقاره واستخفافه بالجماهير.. وبثقافتها التي أقنع نفسه، فيما يظهر، بأنه قد وهب لها عمره؟ وكيف وبثقافتها التي أقنع نفسه، فيما يظهر، بأنه قد وهب لها عمره؟ وكيف خطر له أنه يملك الإهلية والكفاءة على تنقيح عمل فني اشتركت أجيال من المصريين في صنعه.

- .. أنا لم أر هذه الطبعة من «ألف ليلة وليلة» التي تشير اليها، والتي قام بصياغتها المرحوم رشدي صالح، ولكن قد يكفي في هذا المجال، أن أذكر لك أنه قام، منذ نحو ١٥ عاما، بترجمة - وأنا أضع خطا تحت كلمة «ترجمة» هذه لأنها، تكفي لتفسير ما فعله - كتاب أجنبي عن «الفولكلور»، يقول أن أحياء - وأنا أضع خطأ آخر تحت كلمة أحياء لما لها من دلالة - الثقافة الشعبية - وكأنها قد ماتت - يتم باعادة صياغتها وفقا لروح العصر. فماذا يعني تعبير «روح العصر»؟ ألا يعني - في غالب الأمر - روح الغرب.. وثقافة الغرب؟.. الا يعني هذا، أيا كان الأمر، أن أعادة الصياغة هذه لن تتم وفق روحنا.. أعني وفق روح جماهير الشعب المصري؟.. ولكن الواقع أن المرحوم رشدي صالح لا يزيد عن أن يكون جزءاً من ظاهرة عامة.

● .. وهناك شيء آخر، فقد كنت تتحدث منذ فترة عن السبب في فشيل الحركة الشيوعية في بناء حزب جماهيري، وإنا أقول لك أن ذلك هو احد أسباب هذا الفشل، أن لا ننسى أن المرحوم رشدي صالح كان أحد قيادات الحركة الشيوعية في الأربعينات، وكذلك أيضاً كان الأستان عبد الرحمن الخمسينات، وقد عبد الرحمن الخمسينات، وقد قام هو أيضاً باعادة صياغة «ألف ليلة وليلة» وتخليصها من الشوائب.. وأظن أنه ربما كانت نظرة مثل هذه القيادات \_ وهي نظرة تتسم بالتعالي وبالروح الأبوية ومعاملة الجماهير معاملة الأطفال \_ تمثل أحد الأسباب الرئيسية في فشل الحركة الشيوعية في مدّ جذورها بين الجماهير..

- .. أرجو أن نلاحظ طريقة الالتفات الى الثقافة الغربية. فهم يلتفتون الى اشياء ويغضون النظر عن أشياء أخرى. ففكرة العقل الجمعي عند «يونج» مثلاً، وقد ترجم العديد من الكتب التي تعالجها. فهل تصور أحد أن هناك عقلاً

جمعيا مصريا، وأنه يجب استكشافه؟... ولماذا تصاول تطبيق أشياء دون أخرى؟... ومع ذلك فاننا نجد أن اليمين فعل نفس ما فعله اليسار.

- انهم جميعاً ينطلقون من نفس المنطلق. لأنه ما هو المحك الذي يتم على اساسه تحديد ما إذا كان المرء يمينيا أو يساريا؟ أن هذا المحك، ببساطة، هو \_ ينظر المرء الى الجماهير. وجميعهم، كما هو واضح، ينظرون الى الجماهير النظرة نفسها.
- هذا صحيح.. ولننتقل الآن إلى نقطة آخرى آثرتها في حواراتك، وكان يبدو أن هناك تخوفاً من جانب بعض المتصاورين معك من مواجهتها. وهذه النقطة تتعلّق بالمعتقدات الشعبية المصرية. ذلك أن بعض من تصاوروا معك لم يكونوا يتصوّرون أنك تقصد أنه يوجد في بعض ما نسميه بالعادات والتقاليد والقيم المتوارثة أشياء هي، في جوهرها، لا تمتّ للإسلام، ولا تمتّ للمسيحية، وإنما هي معتقدات قديمة لا علاقة لها بالدينين. وقد أشرت أنت إلى المكسيك، في حوارك مع الدكتور فؤاد زكريا. وفي المكسيك تراث وثني قديم قد تم إدخاله في الطقوس الدينية التي تمارسها الكنيسة الكاثوليكية علناً. وينطبق الشيء نفسه عليناً.
- ∴ إن كثيراً من الأوروبيين والبروتستانت منهم بوجه خاص ينظرون إلى الكنيسة القبطية بوصفها تمارس طقوساً بربرية وثنية لا علاقة لها بالدين المسيحي كما يفهمونه.. ولكن الأهم في ذلك هو انني التحدين المؤسسة وسواء كان إسلاماً أم مسيحية لا يربطه "ات الجماهير الدينية غير الشكل الخارجي من طقوس وصلوات وما شها مها

\_ ... اظنك تعنى ثقافة الجماهير...

- الثقافة الشعبية... " ات الجماهير الدينية هي لا شك جزء من الثقافة الشعبية...
  - \_ .. تماماً.. لأن الثقافة هي فكر وسلوك معاً.. وليست واحداً منهما فقط...
- ولماذا، في رايك، "بعض من تصاورت معهم مواجهة هذه المسألة؟... ولماذا مثلاً قلل الدكتور فؤاد زكريا من أهمية دلالة قصة الموالد المطبوعة والتي تقول أن النبي محمد قد ولد في طيبه؟.. وكيف لم يستوقفه هذا الأمر بدعوى أنه لا يعرف مدى انتشارها؟...
  - \_ ... سوف أفترض أنا أنها منتشرة...
  - ... وما أهمية انتشارها؟... ألا يكفى وجودها في حدّ ذاته؟
- ... لا.. لا ينبغي أن يصل الحياد والموضوعية في العلم، أن لا يكون ترجيح المرء نتيجة قناعة. وأنا أتصور أن هذه الحكاية التي تشير إليها منتشرة. ولهذا الأمر دلالة غاية في الأهمية. فالإسلام كما ظهر في عهد الرسول، وفي المكان الذي كان يوجد فيه الرسول، هو غير الاسلام في زمان المصريين ومكانهم.. وغيرهم من الشعوب أيضاً..

● .. ان هناك من يقول أن الجماهير المصرية ـ مسلمين كانوا أم أقباطاً ـ تؤمن بمجموعة من العقائد الدينية المتوارثة والمتراكمة، وان مجموعة العقائد هذه تحوي عناصر إسلامية ومسيحية ومن الديانات المصرية القديمة...

- .. إن الجماهير كانت تدخيل في معتقداتها العناصر القريبة منها.. مثل

مسألة التثليث، على سبيل المثال، أو العذراء:

● ... ولا تنس أن كثيراً من الكنائس بني في معابد فرعونية قديمة، وهـو شيء أعتقد أن لـه بعض الدلالـة.. إذ أنه يعني أن قداسة المعبد الفرعوني قد استمرّت، وأنه اعتبر مكاناً صالحاً لإقامة كنيسة، الأمر الذي يشبر إلى أن المصريين، رغم اعتناقهم للمسيحية، قد ظلـوا يحتـرمـون " اتهم الدينية القديمة... بحيث أخذت العذراء، مثلاً، كثيراً من ملامح إيزيس... الخ ولـو كانـوا يرفضـون العقائد الدينية القديمة لاعتبروا الأماكن التي أقيمت عليها المعابد الفرعونية أماكن دنسة لا تصلح لإقامة كنائس العبادة عليها...

- ... الواقع أن الأمر لا يقتصر فقط على الشكل... بل هـ و يتعدّى ذلك إلى المضمون... فالجماهير أخذت من المسيحية أشياء قريبة جداً من وجدانها الديني.. ووجدانها الثقافي المتوارث.. مثل فكرة التثليث التي نشأت في مصر.. بل وفكرت التوحيد.. أيضاً أنا أتفق معك تماماً. وسوف تجد ظواهر كثيرة تدلّ على ذلك مثل الاحتفال بمرور أربعين يـ وماً عـلى الوفاة... وتقاليد الزفاف.. والعاب الأطفال، ولا ننسى أيضاً هذه الرسائل البريدية التي لا يـزال الأهالي يرسلونها إلى الإمام الشافعي في ضريحة (والتي قام الدكتور سيد عويس، عالم الاجتماع المصري المعروف بدراستها).

هذا، في الواقع، هو ما يسميه رجال الدين الرسميون بالبدع والخرافات، والتي هي في الواقع جرء اساسي واصيل في تالجماهير الدينية...

- أو ذلك التشابه الشديد بين «الخضر» عند المسلمين وبين «ماري جرجس» عند المسيحيين، على أية حال فإنني أريد أن أصل من ذلك إلى نتيجتين قد تكونان مثار مناقشة طويلة. وأول هاتين النتيجتين، أن أخشى ما أخشاه هـو أن يفهم هذا الكلام - رغم براءة حواراتك منه - أنه دعوة جديدة لما يسمّى - في المصطلح الأوروبي - بالاقليمية أو الشوفينية. ذلك أن فكرة الاسلام، عند البعض، تعني وحدة المتناقضات. بينما الدعوة، التي قد يسميها البعض دعوة أنشروبولوجية لفهم الثقافة الشعبية، في حين أن علم الانشروبولوجي - في أن عروبولوجية لفهم الثقافة الشعبية. ونشأة هـذا العلم، وانعكاساته الثقافية، تمثل عدواناً على الثقافة الشعبية. ونشأة هـذا العلم، وانعكاساته التعدوان الذي يمثل عدواناً على هـذه الشعوب التي ينتمي بهـا. فكم يكون قدر العدوان الذي يمثله بالنسبة إلى بلدان مثل بلادنا؟ وأنا أريد أن أقول أن السوفينية أو الأقليمية - بالمصطلح الغربي - لا علاقة لها بحوارنا هذا. بـل على العكس، فإن الوحدة الاضطرارية أو الوحدة المصنوعة من أعلى أو الوحدة العكس، فإن الوحدة الاضطرارية أو الوحدة المصنوعة من أعلى أو الوحدة

الـرسمية وتحت أي من الـرايات الأيـديـولـوجيـة هي التي تفـرق الناس ولا تجمعهم. وسوف نلاحظ ذلك بوضوح تام. ففي ظلّ اتجاه عام، أو شعار عام، يسمّى الدولة الاسـلامية، يحدث في اليوم التـالي مباشرة التناحر الطائفي أو القبلي أو العشائري. وما يحدث في لبنان، ومـا يحدث في إيـران \_ رغم اختلاف المنطلقـات \_ يثبت أن هذا أمـر لا جدوى منه. وذلك لأنها شعارات وثقـافات المؤسسة الرسمية، وهي ثقافة تفتقر \_ إذا استخـدمنا المصطلـح الغربي \_ إلى ديمقراطية الثقافة الشعبية، والتي تخلو بالضرورة من أي شوفينية أو تعصب. بل إنها تحوي إيماناً بديهياً بالتعدد بحكم تكوينها ذاته.. وهـذا التعدد هـو ما نسميه بالديمقراطية. وعلى ذلك فإن الحوارات التي دارت حول موضوعنا هذا لا يمكن أن تؤدّي إلى أي دعم للإقليمية أو للشوفينية، بل هي، على العكس من ذلك، لا تؤدّي سوى إلى كـل ما تخشـاه الأنظمة السياسيـة العـربيـة وهـو: الديمقراطية. ذلك أنها تتضمن، بالضرورة، إيماناً بالديمقراطية. وهذا مرفـوض من جانب هذه الأنظمة...

.. حسن... هذا سؤال اخير اوجهه إليك بوصفك ناقداً ادبياً. فقد اشرت، في مجرى حوارك هذا معي، إلى وجود محاولات جنينية لإحداث تواصل بين المثقفين الرسميين المذي تربوا في ظل ثقافة المؤسسة وبين الثقافة الشعبية. فهل تتفضل بتفصيل هذا الأمر بعض الشيء؟.. ذلك أن كثيراً من المثقفين والفنانين الصادقين ـ والتابعين في الوقت نفسه للمؤسسة الرسمية، يعترفون ـ صراحة ـ بعجزهم وفشلهم في احداث هذا التواصل. ومن هؤلاء ـ على سبيل المثال ـ الشاعر احمد فؤاد نجم، والكاتب الروائي والقصصي الاستاذ جميل عطية ابراهيم. وأنا أريد أن أعرف رايك في هذا الموضوع. فهل تعتقد، مثلاً، أن الظروف القائمة أعرف التعليمية، وظروف الانسحاق التاريخي لمثقفي الطبقة المتوسطة امام الثقافات الاجنبية الغازية، وظروف انعدام الممارسات الميمقراطية ـ هل تسمح هذه الظروف بإحداث هذا التواصل المطلوب؟.. احديداً بعض المصطلحات العامة التي اتفقنا على مضمونها في السياق، حتّى استطيع الجواب على هذا السؤال من منظود

حوارنا. النقطة الأولى هي الموقف من الغرب. هنا لا بد من التفرقة بين «الانسحاق» أمامه وبين التفاعل معه. وهنا يجب أيضاً أن نميز بين ثقافة الشعب من جهة والتخلف من جهة أخرى.

الحضارة الحديثة ليست محض حضارة غربية، وإنما هي ثمرة تراكمات وخبرات حضارية سابقة من أبرزها في ما يخص منطقتنا، الحضارتان الفرعونية والبابلية في العصور القديمة ثمّ المسيحية فالحضارة العربية الإسلامية في ذروة مجدها بالعصر الوسيط. أي أن نصيبنا في تكوين الحضارة

الإنسانية الحديثة كبير كما وكيفا. حدث أن تخلفنا عن الركب الحضاري الانساني العام، بسطوة المؤسسة الاسلامية الرسمية التي بلغت قمتها في الامبراطورية العثمانية. قبل ذلك تخلفت الدولة الإسلامية الأولى من الداخل

بفقدانها شروط العدل الاجتماعي والديمقراطية، وأقبلت الدولة العثمانية لتفقدنا كذلك الشرط القومي. هكذا تفككت أوصال الرقعة الإسلامية العربية وعادت فعلاً إلى العصر الجاهلي بتركيبته القبلية العشائرية البدوية أساساً.

في مصر، انعكس ذلك كله بما أسميه الانقطاع التاريخي الذي تسبب في تيسير الغزو الأجنبي بدءاً من الفرس والبطالمة والرومان، ثم الأتراك فالحملات الصليبية وأخيراً الاستعمار الغربي الحديث.

تخلفنا إذن في وقت واحد مع نهضة الغرب التي استوعبت أعظم ما في بنائنا الحضاري (وأبنية غيرنا) وتجاوزته إلى مرحلة جديدة هي المرحلة الغربية. علينا بالتالي أن نفرق بين الوجهين الانساني العام والغربي الضاص، بين كوننا مشاركين في السياق الرئيسي للحضارة العالمية، وبين تخلفنا عن أحداث مستويات هذه الحضارة.

رواد نهضتنا العربية الحديثة حلوا الإشكال التاريخي بالتوفيق. أقاموا منذ قرنين معادلة التراث (والمقصود هو الاسلام بمعناه المؤسسي الرسمي) والعصر (والمقصود هو الاضافة الغربية للحضارة).

لم ينسحق رواد النهضة أمام الغرب، لأنهم كانوا مسلمين (بالمعنى السابق) وتأمل معي هذه الظاهرة: رفاعة الطهطاوي ـ محمد عبده ـ طه حسين ـ علي عبد الرزاق ـ خالد محمد خالد ـ كلهم من رجال الأزهر، وأكثر من نصفهم تعلم أو عاش في فرنسا. هذا المربع من الأزهر والسوربون، ليس انسحاقاً، ولكنه «توفيق» إصلاحي يناسب ميلاد الطبقة الوسطى الحديثة، وليس «تركيباً» يناسب الثورة الثقافية الشاملة.

الناصرية كانت آخر حلقات هذه المعادلة التوفيقية بين التراث والعصر، وإنجازها الرئيسي هو تأصيل اكتشاف القومية العربية كمدخل إلى معادلة جديدة استحالت على الناصرية وعصرها ومجتمعها.

التركيب يبدأ باكتشاف القوانين الأساسية لحركتنا الحضارية منذ ولدت في بلاد ما بين النهرين ووادي النيل، إلى مرحلة «الأديان» فعصور الانحطاط حتى العصر الحديث. قوانين النهضة والسقوط، التحدي والاستجابة، نحن والآخر، إلى غير ذلك من قوانين سوسيو ثقافية مضمرة في باطن الحركة التاريخية للحضارة.

والتركيب ينتهي بالمكونات الأصيلة لثقافتنا الشعبية القومية. وكثيراً ما امتهنت كلمة «الأصالة» فكل كاتب يفهمها على هواه «الإسلامي مثلاً، المسيحي مثلاً، الفرعوني، البابلي، الفينيقي... الخ). ليست الأصالة هنا الماضي ولا هي إحدى مراحل التاريخ بالذات، ولكنها ما ترسب، ما تبقى من هذا الماضي ومن كل مراحل التاريخ، في النفس العربية، في السلوك العربي، في العقل العربي.. أي كل ما قاوم الزمن وتحدّى المتغيرات وأضحَى «نمطاً» ثقافياً ـ إجتماعياً.

إذا درسنا الأمثلة الشعبية في مصر وليبيا والسودان والمغرب وسوريا وفلسطين والعراق، سنجد تشابها مثيراً في التركيب اللفظي أو العاطفي أو الفكري، كذلك بقية ما يسمى ظلماً وعدواناً بالفولكلود. يعني ذلك أن هناك

ثقافة قومية عربية شعبية مقهورة بالغزو المديني الحضري، أو بمراسيم الدفن الأكاديمية المتخفية.

لا يكفي أن أمل دنقل أو نجم أو عبد الحكيم قاسم قرأوا «ألف ليلة وليلة» ومتغريبة بني هلال» وأن يكون نجيب محفوظ أو يوسف ادريس اكتفى ببلزاك أو شكسبير، حتى نقيم التفرقة بين الأجيال، أصالة ومعاصرة، بل لا يكفي حتى الانتماء الاجتماعي الصريح إلى هذه الطبقة أو تلك، كما يتضح الأمر تماماً في الأجوبة الذكية لأحمد فؤاد نجم وما يسميه بالمراجعة الشاملة لعمله الشعري.

إن مسرح الحكيم مثلًا ليس انسحاقاً أمام الغرب ولا رواية محفوظ، رغم استيحاء الكلاسيكية الغربية نموذجها الدرامي أو الروائي. والعكس أيضاً صحيح، وهو أن الكتابة العامية عند الشاعر صلاح جاهين ليست في جوهرها العميق دأصالة شعبية».

و هنا، لأن الكلام " قبل أن نصل إلى جواب لسؤالي السابق.

\_ التشعب في حدود السياق، لتكون الظاهرة المطروحة للنقاش \_ وهي الظاهرة الأدبية والجماهير \_ في الاطار العام لمشكلة الثقافة الشعبية القومية والموقف من الغرب.

● تفضل، اكمل...

- الحكيم رغم تأثّره بالغرب في البنية الدرامية، هو نفسه صاحب «عصفور من الشرق» الذي يسخر ببلا هوادة من «ماديات الغرب» ويقوم محسن بدور الإغراء لإيفان الروسي الأبيض للاتجاه نحو «روحانيات الشرق». الحكيم أيضاً همو صاحب «أشعب» و «سليمان الحكيم» و «أهل الكهف» و «إيريس» و «السلطان الحائر» و «يا طالع الشجرة» وغيرها وغيرها من المسرحيات التي استوحى «موضوعاتها» من القرآن و «الفاليلة وليلة» وما يسمّى بالموروث الشعبى.

والسؤال هو: هل كان منسحقاً أمام الغرب حين نقل والشكل، وكان أصيلاً في الوقت نفسه حين نقل والموضوع، من كتب التاريخ والدين؟ كلاً، بل كان في الحالين أحد أبناء والنهضة، الطهطاوية، أي من رجال معادلة التراث والعصر، أي التوفيق بين الاسلام والغرب. وليست صدفة أنه صاحب الكتاب النظري

المعروف «التعادلية».

مع الفورات الفردية والفئوية، هذه هي الأيديولوجية الجمالية السائدة منذ رواية دعلم الدين، لعلى مبارك و دحديث عيسى بن هشام، للمعويلحي و دزينب، لهيكل حتى آخر رواية لمحفوظ أو مسرحية للحكيم عام ١٩٦٧ عام الهزيمة، هذه الأيديولوجية الجمالية والمعادلة الفكرية التوفيقية. فالهزيمة ليست لنظام سياسي فقط بل لنظام فكري دام قرنين.

إنه نظام الطبقة الوسطى كما تسميها، ولكنها الطبقة التي نشبات أصلاً في حضن الاستعمار ومن رحم الاقطاع (مع التجاوز الكبير في التسميات،

فالبرجوازية أو الاقطاع عندنا مصطلحات لا تطابق الواقع تماماً، وهي انعكاس لأزمتنا التي نناقشها في هذا الحوار).

الشرائع التجارية من الطبقة الوسطى الحديثة اعتمدت اساساً على الاحتكارات الأجنبية، كذلك الشرائع الزراعية. كبار الملاك أنفسهم تحولوا إلى تجار وأصحاب معامل ووكلاء التصدير والاستيراد وشركاء في المصانع. هذه الفوضى ـ أو الخصوصية إن شئت ـ في تكوين الطبقة الوسطى المصرية هي الأم الشرعية للمعادلة التوفيقية. وهي المعادلة التي انعكست جمالياً على أبنية الأدب المصري الحديث كلّه شعراً ونثراً، من زوايا مختلفة.

في رحاب الستينات، ولد جيل جديد في هذا الأدب، أعتقد أن رؤيا جديدة ولدت معه، خاصة في لهيب الهزيمة قبلها وبعدها. ليس هو أدب الطبقة الوسطى بكل تأكيد، مختلفاً بذلك مع نقاشك الحاد لعبد الحكيم قاسم. ولكنه ليس هو الأدب الشعبي القومي، بكل تأكيد أيضاً. لماذا؟ لأن «الثورة الثقافية» الشعبية القومية، صاحبة المعادلة التركيبية النافية لكل توفيق، لم تولد بعد. إنها جنين يتحرك في بطن الواقع الاجتماعي \_ الثقافي. وما الأدب الجديد إلا بشارة، وأقرب ما يكون للمخاض.

## • والتواصل؟

- الفجوة بين الأدب الجديد والجماهير ليس مصدرها انتماء الأوّل للطبقة الوسطى، وليس مصدرها أمية الجماهير، مصدرها نجاح الثورة المضادة في وراثة مجتمع الهزيمة، والإجهاض المتصل للثورة الثقافية.

 كان على الكاتب العربي ولا يزال أن يدافع عن شرفه قبل الدفاع عن شرف الكلمة وشرف الوطن وشرف التاريخ... ولم يكن ذلك ممكناً إلا إذا قاتل ولكن ماذا عن الواقع الثقافي المهزوم الذي نعيشه؟

- منذ عام ١٩٦٧ والفكر العربي أو الثقافة العربية بشكل عام تمر بمأزق حقيقي، فقد كانت الهزيمة في ذلك التاريخ هزيمة عربية شاملة، لا لمصر وحدها ولا للجيوش وحدها.

ولم تكن الامبريالية والصهيونية هما فقط اللتان تسببتا في الهريمة، وإنما كانت هناك عوامل داخلية في المجتمع العربي هي صاحبة الفضل الأول في الهزيمة، فغياب الديمقراطية منع الفكر الضلاق من الولادة والنمو الطبيعي، كذلك فالتطبيق المعوج لأفكار إشتراكية غائمة، قد سمح بولادة طبقات جديدة، رأت في نفسها وريثاً لامتيازات الطبقات التي أسقطت، كما أن تجربة الوحدة القومية بين مصر وسورية شابها من التعثر ما جعل الانفصال في رأيي هو المقدمة الأولى لهزيمة ١٩٦٧. وهكذا ترين معي أن الأركان الرئيسية الثلاثة التي بني عليها مجتمع الخمسينات والستينات، سواء في مصر أو في الاقطار التي سميت وطنية أو تقدّمية قد انهارت عند أول ضربة خارجية، لأنها لم تكن اركاناً سليمة، ولا راسخة في الأرض.

• ما هي انعكاسات هذه الأحداث على جبهة الفكر العربي؟

- الذي حدث في الفكر العربي هو عكس ما كان يرتجى تماماً، إذ بينما كان المطلوب مراجعة القيم والمبادىء غير السليمة والشعارات التي لم تطبّق، رأت بعض تيارات الفكر العربى أن الاشتراكية ذاتها هي سبب الهزيمة.

وبدلاً من القول إن الفكر العربي الوحدوي، كان ناقصاً ويحتاج إلى تطوير، رأت بعض تيارات الفكر العربي المعاصرة، إن القومية ذاتها من أسباب الهريمة، وبدلاً من ابتداع صيغة جديدة للديمقراطية، يشارك بموجبها الكادحون في صنع القرار السياسي، ومراقبة تنفيذه، أصبحت الدعوة إلى الديمقراطية الليبرالية هي سيدة الموقف الثقافي العربي المعاصر.

ومن هذا تلاحظين أن الثقافة العربية التي نعيشها منذ أربعة عشر عاماً هي

أجرت الحرار عفاف خورشيد في مجلة «الثقافة العربية» طرابلس عدد أغسطس (آب) ١٩٨١.

ثقافة ردّ الفعل على الهزيمة، وليست هي الفعل التغييري لثقافة الهزيمة. أي اننا نعيش في الحقيقة في ظلّ ثقافة مهزومة منذ عام ١٩٦٧، هذا على صعيد الفكر الاجتماعي والسياسي العربي، ولكني أستثني الأدب والفن، لأنه يشكل مفارقة مع عصر الهزيمة، الذي نحياه ونموته طيلة هذه الفترة، فقد استطاع (الروائيون والشعراء العرب المعاصرون، وكذلك الرسامون والسينمائيون) الشباب من أن ينتجوا أدباً وفناً تجاوز جوهر الهزيمة إلى مرحلة المقاومة الفعلية والوجدائية المؤثرة.

يتعرّض العقل العربي لهجمة شرسة من جانب العدو الصهيوني،
 تستهدف غزو هذا العقل... فهل يستسلم العقل العربي؟

يتعرّض العقل العربي لهجمة شرسة من جانب الامبريالية والصهيونية منذ عشرات السنين، وليس ما يجري الآن إلا تتويجاً لما جرى من تبعية ثقافية لامتنا مع الحملات الصليبية والاستعمار الغربي الحديث، والحركة الصهيونية، طيلة العقود الماضية من الزمن. فالحقيقة أننا شيدنا جامعاتنا ومدارسنا على النسق الغربي الذي أملاه الاستعمار، والحقيقة أننا أسسنا دوراً للنشر وصحفاً هي مسوخ مشوهة للفكر الاستعماري والصهيوني، والحقيقة كذلك، والتي يجب أن تكون هي الحقيقة الأولى، أن مجتمعاتنا العربية، ترتبط بنيوياً بالاستعمار العالمي في اقتصادها وسياساتها. ومن ثمّ فإن لدينا طبقات إجتماعية في السلطة، من مصلحتها المباشرة إستيراد وإنتاج وتسويق الفكر الاستعماري كمصلحة الاستعمار تماماً. وليس الفكر الصهيوني اكثر من امتداد وصورة للفكر الاستعماري، فليس المهم معاداة الصهيونية اكثر من امتداد وصورة للفكر الاستعماري، فليس المهم معاداة الصهيونية السنين، هي العنصرية، وهي الطائفية، وهي العرقية، وكلها أفكار تلتقي تماماً مع أفكار بعض العرب الاقليميين الشوفينيين، والذين يتخذون من الدين ستاراً يحمى مصالحهم القبلية والعشائرية.

إذن فالغزو من داخلنا ومن خارجنا على السواء.

وهل تساعد القيم المضيئة في تراثنا العقل العربي على التصدي
 لهذا الغزو؟

- في تراثنا قيم مضيئة عملاقة تحجبها تلك الطبقات المتربعة على عرش السلطة ولا تجد في غير عصور الانحطاط تراثاً لنا. وفي الحضارات الانسانية الأخرى، ومنها حضارة الغرب نفسه، عناصر إيجابية عظيمة تحجبها عنا رقابة تلك الطبقات الرجعية في بلادنا من موقع السلطة، وتروج لعناصر أخرى، في تلك الحضارات هي عناصر القهر والاستعمار، التي تبقينا أسرى التخلف والغزو الفكري الصهيوني المعاصر، وهو امتداد لذلك كله أي امتداد للقهر الخارجي والاستبداد الداخلي.

وليس تبطبيع العبلاقات الثقبافية بين النبظامين المصري والصهيوني إلا نموذجاً «رسمياً» لنتائج تلك المراحل السبابقة، ولكن هنباك تطبيع غير رسمي للعلاقات بين العرب و «الدولة الصهيونية» عن طريق السيادة شبه المطلقة

للفكر العنصري والطائفي والعرقي المنبثق من واقعنا المتخلّف، والقادم من وراء البحار في الوقت نفسه.

وعندما نقول «العقل العربي» يجب أن نفترض أن هناك أكثر من عقل عربي وليس هناك عقل عربي واحد، هناك عقل عربي يفرزهنه السموم ويغنزونا كما قلت من الداخل وهو عقل الطبقات الرجعية الاقليمية. وهناك عقل عربي منسحق أمام الفكر الاستعماري والصهيوني، ولكن هناك أيضاً العقل العربي المقاوم، عقل الطبقات الشعبية، صاحبة المصلحة الأكيدة في الوحدة القومية والاشتراكية والديمقراطية.

ولا شكّ أن هناك انحداراً الآن للفكر القبومي التقدّمي، ولكن لا شكّ أيضاً

أن هذا الفكر الثوري هو الذي يقاوم، وهو الذي سينتصر.

● الواقع الثقافي العربي يبدو راكداً تصاماً رغم أن الظروف التي تمرّ بها الأمة العربية كانت تدعو إلى تفجير اعمال إبداعية سواء ادبية او مسرحية او في مختلف مجالات الفنون! ما هو تفسيرك؟

- سبق أن قلت أن الأداب والفنون العربية المعاصرة تشكل مفارقة مع واقع الهنيمة، خلال الأربعة عشر عاماً الأخيرة ظهرت أجيال جديدة من الأدباء والفنانين العرب أعطت أعمالاً سخية بالقيم الجمالية والفكرية الجديدة، بل أن بعضاً من أبناء الأجيال السابقة عادت إليها الروح وشاركت في بناء موجة أدبية وفنية طليعية.

ولنبدأ من داخل مصر.. أمل دنقل، أحمد فؤاد نجم، وزين العابدين فؤاد، ونجيب شهاب الدين وسيد حجاب وعفيفي مطر والأبنودي.

وفي الرواية نجد عبد الحكيم قاسم وصنع الله إبراهيم، والكاتب الراحل يحيى الطاهر عبد الله، ومجمد البساطي وادوار خراط وغيرهم.

ففي اللحظة التي توقف فيها صلاح جاهين أو صلاح عبد الصبور، أو نجيب محفوظ أويوسف ادريس، في هذه اللحظة، ولدت الأعمال الجديدة التي تقاوم الهزيمة بالجمال والفكر معاً.

وفي بقية الأقطار العربية كانت الظاهرة ذاتها، فكما أن الهزيمة كانت عربية شاملة كذلك الحرية الأدبية قد أتت ردًا قومياً شاملًا، فنجد في سوريا مثلًا ممدوح عدوان وسعد الله وننوس ونذير نبعه، وحنا مينة، وغادة السمان. وفي لبنان شعراء الجنوب اللبناني، محمد علي شمس الدين، محمد العبد الله وحسن العبد الله، وشوقي بزيع، والياس لحود وغيرهم بالاضافة إلى أعمال: جبرا أبراهيم جبرا، وعبد الرحمن منيف وحسب الشيخ جعفر وسعدي يوسف ورشيد بوجدرة ومحمد رفراف والطاهر وطار، وعبد الحميد بن هدوقة، ومسرح الطيب الصديقي في المغرب وإلى غير ذلك. فالقائمة تطول ولست هنا في معرض الاحصاء ولكن الظاهرة واضحة أمامي تماماً. وهي أن موجة جديدة في الرواية والشعر والقصة القصيرة والفنون التشكيلية والسينما والمسرح قد أثبتت نضجاً رفيع المستوى في الحقبة الأخيرة مما يجعلني أختلف معك في أن هناك ركوداً في هذا المجال.

هل نستطيع القول إن هناك ثقافة لمقاومة الغرو الصهيوني في مصر والوطن العربي، وما هي ملامح هذه الثقافة؟

\_ في مصر ليست هناك ثقافة حقيقة غير ثقافة المقاومة فهذا أو ذاك من الأبواق ليسوا من الثقافة في شيء حتّى الرجعية منها، وهم ليسوا جديرين بالاحترام حتى نقول انهم مثقفون رجعيون، وإنما هم في أحسن الأحوال أجهزة دعاية وأمن إعلامي للنظام الساداتي في مصر، وبالنسبة لنجيب محفوظ وتوفيق الحكيم وعبد الرحمن الشرقاوي فقد أعطوا في الماضي تراثاً عظيماً يشاركنا في إدانة مواقفهم السياسية الأخيرة، فليس بهذه المواقف وحدها يجب تقييم محفوظ أو الحكيم فالأول هو مؤسس الرواية العربية الحديثة والثاني هو مؤسس المسرح العربي الحديث، وهذه قيم حضارية مستقلة عن إرادتنا أو إرادتهم، إنها جزء من التاريخ... ولقد كفوا عن العطاء وبالتالي «فكلامهم» السبياسي لا وزن له، ولن يعيش، أما ثلاثية بين القصرين وأما عودة الروح وأهل الكهف ويوميات نائب في الأرياف فهذه أعمال لا نملك محوها من تراثنا. وبعد ذلك علينا أن نتتبع الثقافة الحقيقية التي ينتجها الأدباء الحقيقيون والمبدعون الأصلاء الذين سبق أن ذكرت بعض أسمائهم، فهؤلاء هم الذين يقاومون بالكلمة والفعل الغزو الصهيوني الامبريالي للعقل العربي، هؤلاء هم الفرسان الشجعان الذين يرفضون الحوآر مجرد الحوار مع الصبهاينة ويحرضون شعبنا على مقاطعتهم، وينذهبون بأنفسهم إلى معرض الكتباب ويحطمون الجناح الاسرائيلي ويدخلون السجون والمعتقلات كل يوم ويكونون لجنة الدفاع عن الثقافة القومية بحرب التجمع الوطني التقدّمي الوحدوي. وهم أيضاً الذين يقاومون داخل نقابة الصحافيين طيلة السنوات العشر الماضية كل أشكال الضغط من السلطة، وهم، أيضاً، الذين يرفضون إغراءات النظامين المصري والصهيوني المادية فيرفض السينمائيون أكبر الأجور للأفلام المشتركة بين مصر والكيان الصهيوني ويجتمع السينمائيون الشباب ويتخذون قرارا بمقاطعة الأشرطة الصهيونية، كل ذلك داخل مصر، رغم أنف القهر والارهاب المترايد، بل ويبيع هؤلاء الشباب أثاث بيوتهم ويجوعون لينشروا قصصهم وأشعارهم في كرّاسات فقيرة يوزعونها بأرخص الأسعار على جماهير الناس البسطاء وفي المصانع والحقول والجامعات، بل أن بعضهم يذهب إلى التجمعات ليروي بلسانه - إذا تعذّر الورق والقلم - شعره أو قصته ثمّ يدخل السجن غير آسف، هذه هي المقاومة في مصر، وهذه هي الثقافة الحقيقية الوحيدة التي يبدعها شعب مصر العربي،

● إذن ما هو حجم تأثير ثقافة المقاومة داخل مصر؟

- إن عملية غسل الدماغ المصري التي ينجزها الاعلام الجهنمي للنظام لم يتعرّض لها أي شعب في التاريخ، وبالتالي يجب أن ندرك أن قنوات التوصيل لثقافة المقاومة إلى الشعب هي قنوات ضعيفة، كان يجب تقويتها من الخارج باعادة نشر ما يكتبه الأدباء المقاومون في الداخل، بإعادة نشره في الخارج وبثه إذاعياً ومرئياً، فقد يصل الصوت إلى الآذان داخل مصر سواء بالاستماع إليه مباشرة عبر الاذاعة أو بواسطة الجماهي المصرية المقيمة خارج ديارها في العواصم العربية، ولكن للأسف هناك عقبات مروعة تصول كثيراً دون إنجاز هذا الهدف، وبالتالي فالتأثير الذي تسالين عنه بطيء ولكنه فاعل ولا ينبغي لأحد أن يستعجل الثورة في مصر طالما كان البعض منا نحن العرب يشارك في بطء التأثير وإضعافه، سواء بقصد أو بغير قصد.

الخارج ما رأي يقول... إن مكان المثقف المصري هو داخل مصر وليس الخارج ما رأيك؟

- ليست لدينا مشكلة خارج وداخل، فنحن الذين نسمَى بالمقيمين في الخارج ونحن موجودون في الداخل وفي عمق الأعماق طوال الوقت، وأيضاً الذين هم في الداخل موجودون في الخارج طوال الوقت، فنحن نتكامل مع بعضنا، وقد سبق أن قلت إن الأعلام المصري الجهنمي يحجب الحقائق في الداخل ومن ثم يصبح من واجب البعض أن يقيم في الخارج ليكشف يومياً انحراف النظام المصري الراهن، وليقدم الوجه الأخر لمصر حتى لا يظن الأشقاء العرب أن الوجه الاعلامي المصري هو الوجه الوحيد لمصر، إننا في الخارج بتكليف من الشعب المصري وهذا الشعب وحده هو صاحب القرار في اختيار الموقع المناسب لكل

عايشت الحرب اللبنانية بكل أبعادها وتفاصيلها ككاتب بارز بمعظم المجلات الثقافية اللبنانية... ما هـو تقويمك لما يجـري الآن فوق الأرض العربية اللبنانية؟

- ما يجري على الساحة العربية اللبنانية هو امتداد للثورة المضادة في مصر، ولو لم تغتصب الثورة المضادة مكان السلطة في مصر لما وقعت الحرب اللبنانية، فالثورة المضادة للأمة العربية مركزها مصر، ولكني أكرّد هي ثورة مضادة للأمة العربية كلها لا لشعب مصر وحده، والقضية المركزية لهذه الأمة هي قضية فلسطين.

والثورة الفلسطينية لأسباب عديدة تتخذ من لبنان ملجأ لها في مواجهة العدو. لذلك كان عزل مصر عن العرب، وتصفية المقاومة الفلسطينية في لبنان هما العنوان الكبير لهذه المرحلة التي نعيشها، وكما أن الثورة المضادة وجدت في مصر، رئيساً يقودها، فإنها وجدت أيضاً بعض الزعماء الموارنة في لبنان يستكملون الانحراف بأن يصبحوا طابوراً خامساً لاسرائيل في قلب لبنان.

والحرب اللبنانية كما عشتها عن كثب ليست حرباً طائفية كما يشاع، ولكنها مواجهة بين قوى الثورة وقوى الثورة المضادة للأمة العربية وفي القلب منها الشورة الفلسطينية. في لبنان صراع قومي من الطراز الأوّل، هذا ما أدركه الأمريكيون والصهاينة وحلفاؤهم من الموارنة وهذا أيضاً ما لم يدركه الكثيون من العرب.

وليس صحيحاً أن الميليشيات المارونية تريد تقسيم لبنان، بل هي تريد كل لبنان، خاضعاً للهيمنة المارونية \_ الصهيونية \_ الأمريكية، حيث يتم الاستسلام الشامل للبنان كمصر، وهذا لا يمكن حدوثه إلا بتصفية المقاومة الفلسطينية.

وأكرّر أن بعض العرب متواطئون في هذه المؤامرة وأن بعضهم الآخر غافل عن أبعادها، وأن البعض القليل الذي يدرك هذه الأبعاد ممنوع عربياً ودولياً من المشاركة في تصفية المؤامرة، لذلك كان الشعبان اللبناني والفلسطيني مسيحيين ومسلمين هم ضحايا هذه الحرب، ولكن الخاسر الحقيقي الأكبر هو الأمة العربية كلها.

■ يقال إن الدكتور غالي شكري تخلى عن النقد الأدبي إلى مجال السياسة.. ما هو رأيك؟

- لم يحدث في أي مرحلة من مراحل تكويني أو من مراحل إنتاجي الثقافي ان تخليت عن الأدب أو السياسة، فباستمرار كان نشاطي في كلا المجالين قائماً، ولكن من الطبيعي في ظل أوضاع إستثنائية جداً تمر بها بلادي، يبدو للبعض أنني أركز على السياسة على حساب الأدب، وليس هذا صحيحاً، فالناقد الأدبي ليس صحافياً مطالباً بالكتابة يومياً في كل ما تصدره المطابع، ومع ذلك اعتقد أنني خلال السنوات العشر الأخيرة قد أصدرت على التوالي:

- ١ \_ ماذا يبقى من طه حسين؟
- ٢ \_ العنقاء الجديدة (صراع الأجيال في الأدب المعاصر).
  - ٣ \_ الماركسية والأدب.
  - ٤ \_ النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث.
    - ه \_ التراث والثورة.
    - ٦ \_ غادة السمان بلا أجنحة.
      - هل هذا يكفى؟

ويقال ايضاً إنك تخليت عن الدراسات الخصبة التي تناولت فيها اعمال ابرز المثقفين الذين أثروا على مسيرة العقل العربي... واتجهت إلى المقالات السريعة التي يتم طبعها في كتب.. ما هو رأيك؟

- يجب أن نفهم أن الناقد كالفنان يبني عمله وليس نباتاً متسلّقاً على إنتاج الأخرين، ومن ثمّ فإن قضية ما تهزني كقضية الانتماء في أدب نجيب محفوظ أو كالحداثة في الشعر أو كالمقاومة في الأدب، وكلّها تبدو كالمحاور التي تشكل قضية.. وأبني عملي في ضوء هذه القضية التي قد أستعين فيها برواية صدرت منذ قرن أو قصيدة صدرت منذ أسابيع. ولا علاقة في بالتحرير الصحافي الذي يتابع لاهثا الحركة الأدبية. أما حكاية المقالات التي تجمع في كتب فهي ليست عيباً على الاطلاق إنما هي تقليد ثقافي في الشرق والغرب، فأعظم كتب طه حسين والعقاد هي مقالات مجموعة في كتب... ورغم ذلك فإنني أعتقد أن كتابي والعقاد هي مقالات مجموعة في كتب... ورغم ذلك فإنني أعتقد أن كتابي الأخيرين «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث» و «الثورة المضادة في مصر» هي كتب كاملة.. لم تكن مقالات في أي وقت، بل إنني الآن وحتّى عام مصر» هي كتب كاملة.. لم تكن مقالات في الأدب والنقد.

● أسهمت منذ عام ١٩٦٥ مع زملائك في أسرة تحرير «الطليعة» في القيام بدور رائد لهدم الفكر المتخلف، فهل " " أن دورك ما زال مستمراً بعد خروجك من مصر؟

ـ للكاتب دور، سواء داخل مصر أو خارجها، وحين تتوقف القدرة عن العطاء فإن هذا الدور يتوقف، أي أن الكاتب ينتهي موضوعياً، سواء كان في الداخل أو في الخارج.

● يعتبر الدكتور غالي شكري من أروج الكتاب في البوطن العربي، ما سبب ذلك، وهل كان من الممكن أن يحدث هذا الرواج لكتبك لو لم تغادر مصر إلى بيروت... ففرنسا؟

- إذا كأن صحيحاً أنني كاتب رائج فإن ذلك يعود أصلاً إلى الأعمال التي انتجتها داخل مصر، إنني بالغ الاعتزاز بكل حرف كتبته في وطني، ولعلني انتمي إلى هذا النوع من الكتاب الذين يشق عليهم الانتاج خارج بلادهم، واصارحك بأن أغلب ما كتبته في الخارج كان مشاريع، وكانت له بدايات ولدت أصلاً على أرض مصر.

ولماذا أنا رائج؟

هو طبعاً سؤال يوجه الى القارىء والناشر والموزع، ربما كنت أستجيب للتجدّد في الفكر والحياة، وربما كنت على علاقة سرية بوجدان الأجيال الجديدة وعقولهم سواء اتخذت هذه العلاقة شكل اللغة أو الموضوعات أو الجرأة في التناول، لا أدري!

• هل هناك دور للمثقف العربي في أوروبا.. وما أبعاد هذا الدور؟

\_ لست من انصار بقاء المثقف العربي في أوروبا، ولولا رحلاتي المستمرّة إلى الأقطار العربية المختلفة لمتّ اختناقاً في الغرب، أقول ذلك وأنا أكثر المدركين لما استفدته من أوروبا وما أعطيته في أوروبا، ولكن يبقى ذلك كلّه هو الاستثناء أما القاعدة الصلبة للمثقف فهي أرض الوطن.

ومنذ أن قام الامام محمد عبده وجمال الدين الأفغاني، برحلتهما إلى باريس وتأسيسهما مجلة والعروة الوثقي، أواخر القرن الماضي وهناك تقليد للوجود العربي المثقف في الغرب، وهدو امتداد عضدوي للوجود الأصلي داخل الوطن سبقنا إليه طه حسين ومحمد مندور وتوفيق الحكيم، لأسباب مختلفة، أما نحن فقد نزحنا خلال السنوات العشر الأخيرة لتعدر التعبير الحر في مصر، ولتوفير إمكانية تقديم وجه مصر الآخر إلى العالم.

هل صحيح أن هناك حالة من التشرذم بين المثقفين المصريين في الخارج، وهل يمكن لعب أي دور في ظلُ هذا التشرذم؟

من الطبيعي أن تكون هنّاك خلاّفات في صفوفنا... خلافات ذاتية وخلافات موضوعية بسبب الغربة، واختلاف التكوين، ولكن ما نسميه بالتشرذم هو صناعة عربية ومحاولة بعض الأنظمة العربية أن تشق الحركة الوطنية المصرية وفي طليعتها المثقفون المقيمون بالخارج سواء بالاحتواء أو الاغراء أو بالارهاب، ولكن هذه المحاولات نادراً ما نجحت ويبقى الجسم الرئيسي لهؤلاء المثقفين سليماً وهم يؤدّون دوراً وطنياً وقومياً وحضارياً بالغ الأهمية، وهو دور بتكليف من شعب مصر، ينتهي فور قرار هذا الشعب بأن نعود فأي مثقف منا سيعود

إلى مصر في أية لحظة عندما يرى هو أن ذلك أصبح ممكناً ولن يستأذن أحدنا سوى ضمير الشعب المصري، فالاقامة في الخارج هي الاستثناء والعودة إلى أرض الوطن هي القاعدة.

لا شك أن تجربة الهجرة - إذا صحّ التعبير - قد قدمت لك الكثير من الدروس ما هي أبرزها؟

- أبرزها ضرورة العودة إلى مصر في أول فرصة متاحة. وأحب أن ألفت انتباهك إلى عدم استخدام تعبير الهجرة، فبالمهاجرون إلى أمريكا واستراليا وكندا هم المواطنون الذين استبدلوا لسبب أو لآخر وطنهم بوطن جديد، أما نحن ففي رحلة تطول أو تقصر ولكنها رحلة إضطرارية نعود بعدها إلى أرض الوطن.

إننا مسكونون بالوطن، الوطن يسكن داخلنا، الهجرة وضع دائم، أما نحن ففي وضع شاذ. وأقصد بكلمة نحن هؤلاء الكتاب والفنانين الذين لن يكونوا في يوم من الأيام كتاباً فرنسيين أو انجليزا أو ألماناً، إنني كاتب عربي من مصر وسأموت كذلك.

• أين موقع المرأة العربية في كتاباتك؟

المراة في حياتي لا تنفصل عن المراة في ادبي، فقد عرفتها اماً واختاً وزوجة وابنة وحبيبة وزميلة، وكنت حسن الحظ في طفولتي وصباي حين عشت في جوّ مختلط سواء في المدرسة الانجليزية التي تربيت فيها، او في البيئة الاجتماعية التي نشأت داخلها. كذلك كنت حسن الحظ من الناحية الثقافية لانني تعرفت في وقت مبكر على سلامة موسى تعرفاً شخصياً، وهو رجل مهما كان للبعض عليه من تحفظات، كان رائداً في الموقف من المراة في الثقافة والمجتمع.. ولا زلت أذكر كتابه «المرأة ليست لعبة الرجل» بالتقدير والامتنان، بواسطته تعرفت على هنريك ابسن، وبالذات مسرحيته «بيت الدمية» ولا زلت أرى «نورا» بطلتها وهي تغلق الباب خلفها وتمضي إلى العمل إنني مدين بعدئة ألى الأداب الأجنبية التي أتيح في أن أطالعها في سنّ بالغة التبكير، لأنها فتحت عيني على رؤى جديدة للعلاقة بين الرجيل والمرأة لم تتيسر في في الآداب الوطنية. ومن هنا لا أدهش حين أجد أن أول كتابين صدرا في في عام واحد منذ عشرين سنة وهما «سلامة موسى وأزمة الضمير العربي» و «أزمة الجنس في القصة العربية» يعالجان وضع المرأة العربية في الأدب والحياة.

• ما رأيك في وضع المرأة العربية حالياً؟

- كان رأيي دائماً ولا يزال هو أن المراة في بلادنا تعاني قهراً مزدوجاً، فهي تقع تحت طائلة القانون الاجتماعي العام الذي يخضع له الرجل في أي مجتمع طبقي، وبالتالي فتحريرها جزء لا يتجزّأ من تحرير المجتمع نفسه. ومن ناحية اخرى فهي تخضع لقهر خاص هو القهر التاريخي الذي أثمره تقسيم العمل منذ بداية التاريخ المكتوب، وهو التقسيم الذي جعل المجتمع الانساني غالباً «مجتمعاً ذكرياً» يحتل فيه الرجل مركزاً متميّزاً، وفي المجتمعات التي خطت

خطوات على طريق الاشتراكية هناك مصاولات جادة لتصرير المرأة من النير المردوج. وفي المجتمعات الرأسمالية المتطوّرة هناك محاولات من نوع آخر، ولهذه الدرجة أو تلك للتخلص على الأقلّ من دقهر الرجل، وإن كان تصرير المجتمع كله والذي يرتبط به تحرير المرأة ارتباطاً عضوياً، لم يتم بعد.

وفي بلادنا، ورغم التضحيات العظيمة للرائدات من النسأء العربيات، ورغم احتكاكنا المستمر منذ قربين بالحضارة الحديثة، ورغم شيوع الأفكار الاشتراكية، ورغم خروج المرأة إلى مجالات عديدة من العمل حتى المجال العسكري، فلا زالت الوضعية الأساسية للمرأة هي وضعية «المضطهدة» اضطهاداً مثلثاً: القهر الطبقي العام والقهر الرجالي والتخلف الحضاري المرعب، أي التقاليد غير الديمقراطية في أسلوب الحياة.

● كيف يمكن أن تواجه المرأة العربية هذا القهر؟

- إن كانت المجتمعات الرأسمالية المتطورة تحتاج إلى ثورة اشتراكية تقضى على رواسب «التمييز العنصري» بين الرجل والمرأة، فإن مجتمعاتنا العربية تحتاج إلى ثورة ثقافية شاملة تتناول الأسس والجذور، ولا تتوقف عند السطح والقشور.

ومن هنا، فإننى لست متحمّساً إطلاقاً لجمعياتنا «النسائية» التي تنادي بتحرير المرأة لأنها في الجرهر جمعيات إنفصالية تكرس الوضع القائم. لقد كان لها وظيفتها «الاصلاحية» في الماضي، أما الآن فقد تجاوزها الزمن، لأن ما نحتاج إليه هو ثورة ثقافية لا إصلاحاً، ثورة على المجتمع (الأوتوقراطي) والبنى (الثيوقراطية). وهي ثورة تعوقها تلك الجمعيات الانفصالية التي تكرس عبودية المرأة، وليس صدفة أن «الرجال» يشجعون هذه الجمعيات، وليست صدفة أن الطبقات المتميزة هي التي تحرض على إقامتها. إن الحقل والمصنع العربيين لا يعرفان هذا الانفصال، لأن الطبقات الشعبية المحرومة من نور المعرفة هي أكثر ثورية بفطرتها، رغم هيمنة النموذج الأبوي والبطريركي، على حياة الريف والأحياء الشعبية في المدينة. إن هذه الثورة الثقافية التي تهدم قواعد التخلف التاريخي وأسس القهر الاجتماعي وجذور «الديكتاتورية»، هي وحدها التي ستحقق للرجل والمرأة على السواء داتهما الانسانية. وهذه الثورة هي الخلفية الفكرية في كافة مؤلفاتي التي تناولت فيها قضية المرأة كجزء لا ينقصل عن الكلّ الاجتماعي والحضّاري في بلادنا... لم اتناولها كقضية مستقلة كما يتّضح في أوّل كتاب نقدي لي وهو «أزمة الجنس في القصة العربية» حين تناولت رؤية الروائيين العرب المعاصرين ومن بينهم روائيات عربيات، لعلاقة الرجل بالمرأة.

هل يمكن أن نقول إن هناك ما يسمى بالأدب النسائي؟

- كنت دائماً أرفض مصطلح «الأدب النسائي» لأنني رأيت باستمرار إن هذا المصطلح الذي لا نظير له في النقد الأدبي العالمي إنما يعبر عن رؤية (سوسيولوجية) متخلفة للمرأة والأدب معاً، هناك أدب أو لا أدب دون تصنيف للعمل الأدبي بالجنس أو اللون أو العرق أو الدين وإنما بالفكر والجمال.

وهكذا كأن أحدث مؤلفاتي النقدية هو كتاب «غادة السمان بلا أجنحة» وقد

#### مرأة المنفى

أحدث هذا الكتاب صدمة لدى الكثيرين، كيف يخصص ناقد كتب عن نجيب محفوظ وتوفيق الحكيم كتبا كماملاً عن امرأة لا زالت في ذروة العطاء؟ وكمان جوابي ببساطة: لهذه الأسباب بالذات وغيرها. فإذا كنما نؤلف الكتب الكاملة عن الرجال، كيف لانفعل بالنسبة للنساء حين يكتبن أدبا لا «أدبها نسائيه» هذا من ناحية، ومن نماحية أخرى همل ننتظر حتى يشيخ الأدباء أو يموتون فيصبحون «مؤسسة» ونتفرغ لنحت التماثيل أو الشواهد على قبورهم؟ أم نتابعهم في ذروة عطائهم لندخل في حوار مع الأجيال الجديدة التي تقرأ لهم؟ إن غمادة السمان وأمثالها ظاهرة (سوسيولوجية) بغض النظر عن الفن، فتأثيرها ورواجها بين القراء العرب على مدى عشرين عاماً متصلة يستحق التساؤل لماذا وكيف، في الغرب ليست هناك هذه العقدة، فمن المكن لناقد كبير النساؤل لماذا وكيف، في الغرب ليست هناك هذه العقدة، فمن المكن لناقد كبير أن يتناول انتاج شاب في مقتبل العمر، ومن المكن له أن يؤلف كتاباً كماملاً عن قصيدة واحدة أو رواية أو مسرحية.

أما نحن فالأدباء لدينا هم «الرجال» أولاً، وهم «المؤسسات» ثانياً، أي الأدباء الذين رسخوا وتحوّلوا إلى ظاهرة ثابتة تجلب الشهرة لمن يكتب عنهم.

#### • ما وظيفة الناقد الحقيقة في رأيك؟

- وظيفة الناقد الحقيقية ليست نحت التماثيل وإقامة شواهد القبور، إنها معاناة الاكتشاف بدءاً من اكتشاف المواهب الجديدة وليست انتهاء باكتشاف الرؤى الجديدة وهي وظيفة لا سبيل إلى تجسيد أبعادها إلا عبر «الثورة الثقافية الشاملة» المحور الواجب الوجود في خط الدفاع الأول عن الفكر العربي المعاصر.

### البورجوازيات العربية ولدت إقليمية(٠)

● إستطاعت الثقافة العربية أن تصوغ مشروعها السياسي والحضاري على أساس العقلانية، لكن الفكر العربي ما زال يبحث عن مشروعه الحضاري، وأن حدّد بعد الحرب العالمية الثانية الوحدة العربية كمخطط عام إلا أن تخوم هذا المشروع ـ البرامج ما زالت غير واضحة، فإلى أي مدى يمكن لهذا المؤتمر أن يساهم في تعريف الذات من خلال مواجهة الأخر أي من خلال التفاعل مع النقيض؟

\_ أولاً بالنسبة للثقافة الغربية وصلت العقالانية إلى أعلى ذراها في التكنولوجيا التي تحوّلت بدورها \_ في ظروف انحطاط المجتمع الراسمالي \_ إلى نقيض للعقل، ولعل هذا ما يفسر العد التنازلي للابداع الغربي في مجال الثقافة، حتى أن مطابع أوروبا الآن تعيش على إنتاج أمريكا اللاتينية.

اما بالنسبة إلينا فقد كانت العقالانية هي جوهر التراث - العربي الإسالامي - ابان ازدهار حضارتنا في العصر الوسيط. وإذ كانت الأنظمة الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي توالت على منطقتنا منذ سقوط الأندلس قد خلت من العدل الاجتماعي والصرية، فقد كان من الطبيعي أن تغيب العقلانية كذلك، ولكن غيابها لا يعني مطلقاً أن تكويننا الحضاري يخلو بالضرورة من العنصر العقلاني. وليست العقالانية صفة مالازمة للحضارة الغربية فالاحصائيات تقول بتزايد عدد الذين يلجأون إلى الغيب في شتى مظاهره كالسحر وقراءة الفنجان وصفحات الحظ في المجلات وبرامج الاذاعة والتلفزيون التي هي أروج المواد بين الجماهير الغربية.

هناك انفصال بين مقدمات الحضارة الغربية ونتائجها. وكذلك هناك تناقض بين مقدّمات العربية العلمية والواقع الراهن للإنسان العربي.

إن سقوط الدولة الاسلامية الأولى بفعل الطبقات الوارثة لامتيازات العصر الجاهلي، ثم هيمنة الامبراطورية العثمانية بقوميتها التركية على مقدرات العرب والمسلمين، ثم الحملات الصليبية التي استمرّت في أشكال متعدّدة كالاستعمار الكولونيالي فالمشروع الصهيوني، كلها تسبّبت في ضرب التقاليد الحضارية العربيقة التي شكلت نهضتنا الأولى والتي لا بد من إحيائها إذا شئنا ثورة

ع حبوار أجراه رشيد خشائلة لمجلة «المواجهة» جبريدة مؤتمر مواجهة الغنزو الثقافي الصهيوني 19٨٢/٣/٢٩.

ثقافية عربية، لا بمعنى العودة إلى السلف أو العودة إلى الينبوع - لأن للينبوع تاريخاً إجتماعياً، وإنما لا بدّ من إحياء التقاليد العربقة في حضارتنا باكتشاف القوانين العلمية المضمرة في الحركة الاجتماعية للتاريخ العربي.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى اكتشاف القوآنين الثّابتة التي تشكل مجتمعنا العربي المعاصر. وبعدئذ سنكتشف الخصوصية القومية العربية التي لا تتناقض مع الدين ولا مع الاشتراكية ولا مع الديمقراطية. هذه هي مقدّمة العقلانية الجديدة والتي بواسطتها نستطيع أن نتفاعل مع الآخر تفاعل الأنداد لا تفاعل الأتباع، وبالتالي نستطيع المشاركة في الحضارة الانسانية المعاصرة بالعطاء لا بالأخذ وحده.

■ هـل يمكن لغائي شكري الذي حلّل سوسيـولوجيـا النقد العـرب الذين الحديث أن يقدّم تفسيـراً سوسيـولوجيـا لظاهـرة المثقفين العـرب الذين برّروا ويبرّرون المصالحة مع واقع الاحتلال وتطبيع العـلاقات مـع الكيان الصهيوني كنجيب محفوظ وتـوفيق الحكيم وحسين فـوزي. يقول نجيب محفوظ مثلاً: «عندما استعمر الانجليز والهـولنديـون جنوب أفريقيا، لم تكن لهؤلاء المستعمرين صلات تاريخية أو عاطفية أو تـراثية مـع جنوب أفريقيا، ولقد ذهب المستعمرون إلى جنوب أفريقيا تلستعمار الاستعمار المستعمرون إلى جنوب أفريقيا ولكن الصهيوني عـلى العكس من ذلك يـرجع إلى وطن كـان يقطنـه مـن قبـل»، فكيـف نفسر ظـاهـرة الحكيـم ومحفـوظ وفـوزي يقطنـه مـن قبـل»، فكيـف نفسر ظـاهـرة الحكيـم ومحفـوظ وفـوزي بيقطنـه مـن قبـل»، فكيـف نفسر ظـاهـرة الحكيـم ومحفـوظ وفـوزي

- لا ينبغي أولاً أن نتوقف فوق السطح، فظاهرة نجيب محفوظ والحكيم وفوزي ركز عليها الاعلام العربي كما لو كانت ظاهرة إستثنائية وظاهرة مفاجئة، الحقيقة هي من الزاوية السوسيولوجية كالتالي:

أ \_ إنها ليست قاهرة مصرية فقط، بل هي ظاهرة عربية، وهناك متقفون عرب عديدون مصطلحون مع الفكر الصهيوني حتّى وإن رفعوا رايات العداء للصهيونية. أقصد أولئك الذين يشيعون في أعمالهم الفكر الطائفي والقبلي والعنصري والدكتاتوري وغير ذلك من القيم التي لا تختلف جوهرياً عن الفكر الصهيوني.

٢ ـ هذا الجيل المصري الذي تشير إليه ظهر في أحضان الوطنية المصرية التي كانت منذ رفاعة الطهطاوي في القرن الماضي إلى ثورة ١٩٥٢، هي المناخ الثقافي المضاد لللانجليز والأتراك وليس للعروبة والاسلام، لم تكن القضية العربية هي قضية الطبقة الوسطى المصرية التي نبت فيها هؤلاء. فالبورجوازية في بلادنا كفيرها من أشباه البورجوازيات العربية ولدت في الأصل إقليمية من رحم الاقطاع وعلى أكتاف الاحتكارات الأجنبية الوافدة وبغير أن ترافقها كشوف علمية عظيمة، أي أنها ولدت منذ البدء ضعيفة ومتهالكة، وفي أغلب الأحيان تابعة. لذلك كان الاستنجاد بالتاريخ المصري القديم دفاعاً رومانتيكياً عن الذات من جانب القائلين «بمصر للمصريين».

ولا يستطيع الكاتب أن يتجاوز مقتضيات التاريخ ولا أن يكون نبيا لثورتين،

هؤلاء عاشوا انتصار وانكسار الشورة الوطنية الديمقراطية في مصر بدين عام ١٩٩٧ وعام ١٩٥٢ وما كان لهم أن يتمثلوا متغيرات المشهد الاجتماعي الجديد بعد الحرب العالمية الشانية، حدين تفجرت حدرب فلسطين، وفي الوقت نفسه تفاقمت الصراعات الطبقية داخل مصر على نصو يعرف جيداً جيل الاربعينات الذي تمثل على نحو ما في رجالات الثورة الناصرية. وقد كان هذا الجيل في مأزق دلاك وقعت المساومة التاريخية بين هذا الجيل والثورة أيضاً كانت في مأزق لذلك وقعت المساومة والديمقراطية، مقابل تأبيده غير المشروط للثورة. وهكذا كانت المفارقة، فقد تربع هذا الجيل على عرش السلطة الثقافية في مصر طيلة العهد الناصري رغم أنه لم يكن ناصرياً على الاطلاق. وبمجرد غياب عبد الناصر لم يفعل هذا الجيل سوى يكن ناصرياً على الاطلاق. وبمجرد غياب عبد الناصر لم يفعل هذا الجيل سوى مأساته ومأساة الثورة أيضاً، فلو (نه كانت هناك ديمقراطية وأتيح لرجال هذا الجيل التعبير عن انفسهم بحرية، لأمكن الدخول في صراع فكري خلاق. ولكن الذي حدث هو أن نظاماً جديداً قد استولى على الحكم ينادي بما يظنه هؤلاء الذي حدث هو أن نظاماً جديداً قد استولى على الحكم ينادي بما يظنه هؤلاء الذي حدث هو أن نظاماً جديداً قد استولى على الحكم ينادي بما يظنه هؤلاء أنه دعوتهم الأولى، فأيدوه.

ولم يكن توفيق الحكيم أو نجيب محفوظ أو حسين فوزي رجالاً جبناء أو راغبين في السلطة والجاه حين أيدوا خطوات السادات، وإنما كانوا يعبرون عن قناعات حقيقية كبتت ١٨ عاماً.

وبالطبع نحن ندين مواقفهم السياسية، ولكن هذه المواقف نفسها تزول ويبقى تراث الحكيم ومحفوظ وفوزي وغيرهم من أهم مسلامح الثقافة العربية المعاصرة، وهو التراث الذي يشاركنا في إدانتهم. ولكن هذه الادانة لا تبلغ حد إلغاء هذا التراث أو محوه.. كذلك فإن هذه الإدانة ليست موجهة للأفراد فقط بل لعصر كامل لم يترك للمفكر أن يقول رأيه الحقيقي، ولو تم ذلك في وقتها لما فوجىء الناس بمواقف هذا الجيل العظيم التعيس.

ماذا بقي من الناصرية الأن؟ وهل يمكن أن تكون دليلاً نضالياً،
 ومرشداً في التغيير، وملهماً في بناء مجتمع جديد؟

ـ لم يبق من الناصرية شيء وبقي منها كل شيء. فإذا كنت تقصد الناصرية بمعنى المنجزات التاريخية لدولة جمال عبد الناصر فهي علامة فارقة بمين عصرين ما زالت قائمة وستبقى إلى أمد يطول لأنها أنهت عصراً كاملاً وبدأت عصراً جديداً. وإذا كنت تقصد بالناصرية ذلك الشارع الشعبي العربي الذي التف حول قيادة عبد الناصر نحو أهداف التصرير والوحدة القومية والاشتراكية فإن الناصرية بهذا المعنى ما زالت باقية وستبقى لأمد يطول طالما ظلت هذه الأمة على قيد الحياة.

أما إذا كنت تقصد الناصرية كمجمعة من الأنساق الفكرية فإن جمال عبد الناصر نفسه الذي كتب «فلسفة الثورة» سنة ١٩٥٣ قد غير الكثير في ما كتبه عام ١٩٦١ بصدور «ميثاق العمل الوطني» وهو الميثاق الذي قال إنه سينتهي بعد ١٠ سنوات ولكنه بعد ٦ سنوات فقط غير وأضاف كما جاء ذلك في بيان ٣٠ أذار (مارس) ١٩٦٨.

وإذن، ليست هناك أية إيدبولوجية باسم الناصرية قابلة للبقاء الأبدي أو انها تشكل مذهباً سياسياً قابلاً للتنظيم في حزب من الأحزاب. وربما كان هذا هو مأزق الناصريين الحقيقي، فهم يلتفون حول الشخص كالشارع الشعبي تماماً وحول المنجزات أكثر من التفافهم حول نظرية من النظريات. إنه أيضاً مأزق الحركة الوطنية المصرية والحركة القومية العربية لأن الشارع الشعبي هو ناصري في الصميم بمعنى أنه شارع المنجزات والشخص الذي كان والأهداف التي تبقت دون إنجاز، ولكن هذا الشارع لم ينظم قط في حسزب ناصري. لماذا؟ لأن الناصرية قد أصبحت مشاعاً وطنياً وقدومياً في مختلف الأحزاب والتيارات ولم تعد بحاجة موضوعية إلى حزب خاص بها.

إن الفكر القومي مثلاً بأحرابه المتعددة لا يستطيع تجاهل التجربة الوحدوية الثمينة التي أبدعها عبد الناصر، والاتجاهات اليسارية لا تستطيع

أجرى هذا الحوار احمد حائق العرف، ونشر في الملحق الثقافي لجريدة والشعب، التونسية في
 ١٩٨١/١١/٢٧.

أن تتجاهل التحول الاجتماعي الشامخ الذي أبدعته التجربة الناصرية. لا بد إذن، من استيعاب الناصرية في مختلف تياراتنا الفكرية وأحزابنا السياسية حتى نتواصل مع الجماهير الشعبية غير المنظمة ناصرياً، ولكنها الوريثة الشرعية لكل إيجابيات ثورة يوليو.

لم يكن مطلوباً من الناصرية أن تصوغ تجربتها الديمقراطية في الليبرالية البرجوازية ولكن كان مطلوباً أن تبدع صيغتها الديمقراطية بمشاركة الجماهير المستفيدة من الثورة في صنع القرار السياسي ورقابتها على تنفيذه، وهو الأمر الذي لم يحدث قط مما جعل من الميسور أن تضرب التجربة بكاملها سنة ١٩٦٧. وهو تاريخ النهاية الحقيقية. وليست السنوات الثلاث التالية التي انتهت بالرحيل المفاجىء والمريب لجمال عبد الناصر اكثر من تعبير عن ضخامة الشخصية التاريخية لهذا القائد، وبالتالي فقد كان استيلاء الثورة المضادة على الحكم أمراً بالغ اليسر بمجرد غيابه. ذلك أن قوى الشورة الجديدة التي كان يجب أن تمسك السلطة في عام ١٧ بقيادة عبد الناصر لم يحدث أن أتيح لها التصحيح فجاء «التصحيح النقيض» ثمرة طبيعية لجذور موضوعية هي نمو الطبقة الجديدة كما كان يسميها عبد الناصر نفسه، وتعاظم الحزب الرجعي على حد تعبير عبد الناصر أيضاً. وهو الحزب الذي اختار السادات مندوباً على طد تعبير عبد الناصر أيضاً. وهو الحزب الذي اختار السادات مندوباً سامياً للثورة المضادة في مصر طبلة ١١ عاماً انتهت بإعدامه.

# هل " " في حدوث تغييرات داخل مصر، والمنطقة العربية بصفة عامة، بعد سقوط السادات؟

ملة سنوات حكم السادات. وليست حرب لبنان إلا شاهداً عربياً على هذا التغيير الذي وصل عام ١٩٧٥ إلى مرحلة نوعية، وليس تعاظم المقاومة الفلسطينية وصمودها إلا تجسيداً نوعياً لهذا التغير البطيء، وليس اغتيال الفلسطينية وصمودها إلا تجسيداً نوعياً لهذا التغير البطيء، وليس اغتيال الملك فيصل سنة ١٩٧٥ أيضاً وما وقع بعد ذلك بسنوات في الحرم الشريف إلادلالة نوعية لمقدمات ثمينة سابقة من التغير البطيء، وليست إضرابات وتظاهرات واعتصامات الطلاب والعمال والمثقفين في مصر منذ ١٩٧٧ إلى المدخلاً طويلاً وصبوراً للتغيير النوعي الذي فاجاً العالم في السادس من اكتوبر الماضى بتنفيذ حكم الإعدام في رمن الثورة المضادة.

معنى ذلك أن التغيرات سأبقة على مصرع السادات، وهذا الإعدام من شأنه أن يسرع بمتغيرات أكثر عمقاً لأنه ليس هناك ثأر شخصي بين السادات والذين قتلوه. فالرصاصة التي أعدمته تستهدف إنهاء نظام بكامله وبالتالي فهي مقدمة لمتغيرات كبيرة داخل مصر وخارجها.

#### ● هل تتصور نهضة جديدة بعد هذا السقوط؟

- انتهى عصر النهضة العربية الحديثة موضوعياً وإلى الأبد بهزيمة ٦٧ ولم يعد هناك مجال لحل وسط، فإما أن تهيمن الثورة المضادة للأمة العربية، وإما أن تولد الثورة الثقافية الشاملة، وأقصد بالثورة الثقافية التغيير الحضاري الجذري بكافة مستوياته الاقتصادية والسياسية.

● إذا كانت الردة ليست دوماً مكشوفة، وإنما تبدأ مؤشراتها في النظهور إلى فترة قد تمتد إلى الحقبة الناصرية نفسها. فهل تفطن المثقفون المصريون إلى ذلك؟

\_ إن المثقفين المصريين كانوا أسبق الجميع في التصدي للارتداد حتى في ظل عبد الناصر نفسه، فانتفاضة فبراير ونوفمبر ١٩٦٨ لطلاب الجامعة والعمال كانت هي المبادرة الجماهيية الأولى لمواجهة الهزيمة، ثم تواصلت الانتفاضات في كانون الثاني (يناير) ١٩٧١، ويناير ٢٧، ويناير ٥٧، ويناير ٥٧ حيث قامت ثورة كاملة هزت العالم يومين كاملين، ولكن القيادات الوطنية لم تكن في مستوى الشارع الشعبي. ثم استأنفت الانتفاضات مسيرتها من ٧٩ إلى ٨١ إلى درجة اضطر معها السادات لأول مرة في تاريخ مصر أن يعتقل المعارضة كلها.

● بماذا تفسر انزلاق كتاب كبار كتوفيق الحكيم او نجيب محفوظ، أو حسين فوزي، أو عبد الرحمن الشرقاوي أو يوسف إدريس في أحبولة السادات و «تأبيدهم» الحار لخطواته وما أقدم عليه من صلح مع إسرائيل،

ـ يجب أن نعرف أولًا الفرق بين جيل كل من هؤلاء من ناحية والتيار الـذي ينتمى له الشرقاوي وادريس وغيرهما من ناحية أخرى.

وإنَّذا تجاوزنا المصطلحات الدقيقة يمكن أن نقول إن الجيل الأول هو التيار

الليبرالي وأن الفريق الثاني ينتمي إلى اليسار.

الجيل الأول نشأ وتربّى وتكون في ظل نهضة البورجوازية المصرية ودعوتها بأن تكون مصر للمصريين لا للأتراك أو الانجليز أي ما عرف تاريخيا ببعث الوطنية المصرية وما سمي فنياً بعودة الروح.

هذا الجيل الذي تشكل بين أحضان ثورة عرابي وترعرع في خضم النضال الوطني المصري بمدلوله البورجوازي المعزول عن الوطن العربي بسبب النشأة الإقليمية للبورجوازية العربية (نشأة اقتصادية واجتماعية أولاً وقد جاءت الثقافة انعكاساً متمماً لذلك).

ولكن أثناء الكفاح الوطني ضد الاستعمار كانت الدعوة المصرية أو المغربية

أو الشامية ضد الاحتلال هي دعوة وطنية.

غير انه مع نهاية الحرب العالمية الثانية والحرب العربية الصهيونية الأولى تشكل دافع جديد عبرت عنه في مصر ثورة يوليو ١٩٥٢. كان ذلك الجيل قد أتم تكوينه وأعطى جيوهره بحيث لم يعد لديه الكثير مما يعطيه لثورة جديدة. التبست عليه مثلاً قضية الديمقراطية فهوجيل ليبرالي وهوجيل «مصري»، ولكنه اكتشف بالثورة ظهور قضية خطيرة لم تتسلل لوعيه قط في ما مضى وهي قضية فلسطين.

وهنا قامت المساومة التاريخية بين ثورة يوليو وبين هذا الجيل اللامع

وقتذاك.

صمت هذا الجيل عن قضية الديمقراطية ولم يهتم بشأن القضية العربية

التي تختلف جذرياً مع رؤياه الفكرية والتاريخية، ومن زاوية أخرى قامت الثورة بمنحه عرش السلطة الثقافية في مصر طيلة ٢٠ عاماً كانت تحتاج خلالها إلى الأسماء التي تؤيدها.

إنه التكاذب المشترك الذي كانت نتيجته برحيل جمال عبد الناصر أن تصورنا نحن البسطاء والأبرياء أحياناً بمنتهى السذاجة أن هؤلاء الرواد

انقلبوا على الثورة.

والحقيقة أنهم وجدوا في النظام تعبيراً اصيالًا لثقافتهم وتكوينهم. وانسجموا معه انسجاماً حقيقياً.

ولن أنسى سنة ١٩٧٢ حين كنت في ندوة تضم هؤلاء وغيرهم وكان في ضيافتنا بدار الأهرام الرئيس الليبي معمر القذافي وكانت الندوة تناقش منذ سبع ساعات قضيتين:

\_ الإسلام، ونشرت النقاشات حول هذه النقطة بكاملها في «الأهرام» اليوم التالي.

\_ فلسطين، ولم ينشر هذا الجزء إلى اليوم.

ففي خصوص القضية الثانية طالب توفيق الحكيم ونجيب محفوظ وحسين فوزي صراحة وعلناً وامام رئيس دولة أخرى بالصلح مع إسرائيل قبل أن يبادر السادات بذلك بعد خمس سنوات، أي أن السلطة لم تكن تقف حينذاك مع هذا الرأي بل صادرته بعدم نشره. ولو أنه نشر في ذلك الوقت ـ وأتيح للتيارات الأخرى أن ترد عليه ـ لما فجع الناس ولما صدموا في آراء ليست جديدة. ولكنها مذبحة الديمقراطية التي حالت دون أن ترى هذه الأفكار النور ودون أن تتاح فرصة تصفيتها.

\_ أما بالنسبة للتيار المنسوب لليسار والذي يمثله الشرقاوي وادريس أحب أن أركز على ثلاث نقاط.

\_ أولاً: هذه النماذج تنتمي بشكل أو بآخر إلى فكر يساري مزيف يقول بحق

إسرائيل في الوجود.

ـ ثانياً: إن هؤلاء الأفراد لا يشكلون تياراً وقد عانى بعضهم في ظل الناصرية وهم أبناء طبقة اجتماعية سقطت موضوعياً، وتهاوت رؤاها في وحل الهزيمة.

- ثالثاً: الشرقاوي وإدريس وصلاح حافظ فنانون، والتكوين الشخصي للفنان لا يطابق تماماً التكوين السياسي للمناضل، فقد يكون الفنان من أعظم الفنانين ولكنه ليس كذلك دائماً لوجود عنصر داخلي عميق الغور في نفس الفنان لا يمكن ترجمته موضوعياً.

اردت القول إننا لا ينبغي أن نتصور أن أي كاتب من هؤلاء سواء من الليبراليين أو اليسار قد فعل ما فعل نتيجة الاحتياج المادي أو الموقف من السلطة رغم ما يمكن أن يكون هناك لدى بعضهم من نوازع مادية أو هروبية. ولكن العامل الحاسم بالنسبة للأولين أنهم سايروا الثورة ولم يكونوا من أبنائها والمفارقة المأساوية أن أبناءها كانوا في السجون والمعتقلات. والمفارقة الثانية تخص الجيل اليساري، أفرادا منه، بتعبير أدق عانوا من ويلات الجزر

الديمقراطي وكافحوا طويلًا ولكنهم حين هزمت الثورة أنجروا في تيار الهزيمة. رغم ذلك أقول شيئين:

- الأول: هـو أن تراث توفيق الحكيم ونجيب محفوظ هـو تراثنا نحن ويشاركنا في إدانتهم ولا نملك أن نمحوه، فلسوف تبقي «عودة الروح» وثلاثية «بين القصرين» من أعظم إبداعات الضمير العربي المعاصر.

ـ الثاني: إن معاهدة الصلح هي ثقافة عربية لا تقتصر على مصر وحدها وليست بنوداً في معاهدة موقعة فقط. إن الصلح مع العدو أي الاستسلام هو تيارمن القيم الشوفينية والطائفية والسلفية والغيبية والفاشية، وهي كلها موجودة عند مئات من المثقفين العرب في الأقطار العربية ومن ثم فهؤلاء مصطلحون مع العدو دون الحاجة إلى إبرام معاهدات.

● لقد ظلت القومية والماركسية القطبين اللذين يتجاذبان الفكر العربي دون أن يصل أحدهما إلى التجسيد على أرض الواقع، ما هي أسباب ذلك؟ وهل بالإمكان تصور صياغة جديدة تمكن من التقائهما؟

\_ أرجو أن تسمع لي بالقول إن في هذا السؤال خطأ، لأن الماركسية هي بناء فكرى وإحدى النظريات، أما القومية فهي هوية، وبالتالي فلا مقارنة بينهما على أي نصومن الأنحاء. كوني عربياً لا يجعلني مطلقاً في مواجهة الماركسية أو غيرها، فقد أكون عربياً لا يجعلني مطلقاً في مواجهة الماركسية أو غيرها، فقد أكون عربياً له التجاه فكري خاص، لا يجب وضع القومية في مواجهة أي نظرية أو نظام سياسي، إنها بالنسبة للجماهير العريضة هي وجودهم وتاريخهم ومصيرهم، أما إذا جاءني ماركسي – ولا أقول الماركسية – أو جاء الإخوان المسلمون ولا أقول الإسلام – ليقول هذا الطرف أو ذاك إننا ماركسيون أولاً، أو مسلمون أولاً ، فإنني أعتذر لهم بأنه ليس بيننا مجال للمناقشة لأن هويتي القومية لا تخضع للمناقشة، أما المذاهب السياسية بما فيها الماركسية فإنها تخضع للجدل الاجتماعي بين طبقات الأمة وحرية كل طبقة في اعتناق ما تراه من مبادىء تحمي مصالحها، فالأممية الطبقية لا تلغي الهوية القومية، ولكن الأممية الدينية تفعل ذلك.

إن تستر بعض القوميين العرب تحت راية العروبة لحماية مصالح البرجوازية أو الإقطاعية وضرب الطبقات الشعبية لا ينفي عنهم قوميتهم ولا عروبتهم ولكنه يمنحنا الحق في تسميتهم بأنهم رجعيون.

وأيضاً عندما يتستر الإخوان المسلمون برأية الدين للمطالبة بالقدس وحدها وبفلسطين باعتبارها أرضاً إسلامية فقط. فإن ذلك يعطي التبرير للدولة الصهيونية أن تعلن حقها في الوجود طالما أن هناك بعض العرب يعتقدون في الدولة الدينية.

الحقيقة هي أنه لا تناقض بين قوميتنا العربية وتعدد الأعراق أو الأديان أو المذاهب طالما كان هناك صمام الأمان الوحيد ألا وهو الديمقراطية.

ما هي في رأيك الأسباب الكامنة وراء ظهور المثقف الظالمي من جديد على الساحة العربية؟

#### مرآة المنغى

- هناك ٣ أسباب رئيسية: أولها: هنزيمة ٦٧ وهي الهنزيمة التناريخية الشاملة للنهضة.

وثانيها: حرب لبنان التي اتخذت طابعاً طائفياً رغم مضمونها الاجتماعي.

وثالثها: هو الثورة الإيرانية المجهضة أي التي أسقطت أقوى نظام رجعي في الشرق الأوسط وكان البديل هو الفوضى الدموية المخيفة التي تؤكد من جديد

إستحالة قيام سلطة دينية في العصر الحديث.

هذه الأسباب الثلاثة قد أثّرت سلبياً على مسيرة الإصلاح الديني التي قادها الإمام محمد عبده، وعبد السرحمن الكواكبي، وجمال الدين الأفغاني، وعلي عبد الرزاق، وخالد محمد خالد وأمين الخولي، ثم توقفت لتبدأ رحلة الثورة المضادة للإسلام بوثوب الجماعات الإسلامية المتطرفة أو من يسمون أنفسهم بالإخوان المسلمين.

وللأسف الشديد فإن بعض الأنظمة العربية قد ساهمت في إجهاض تيار الإصلاح الديني واحتضان التيارات المتطرفة التي ستنقض على هذه الأنظمة نفسها فيما بعد. أي أن هذه الأنظمة ترتكب غلطتين فادحتين الأولى هي ممارسة «التكتيك» مع هذه التيارات التي تتمسك باستراتيجيتها إلى أخر مدى، والشانية هي أنها لا تعمد إلى التصفية الفكرية والسياسية بل تستسهل التصفية البوليسية بينما هذه التيارات لا بد من مواجهتها فكريا بدعم تيار الإصلاح الديني واستئناف نشاطه بالحوار الفكري والسياسي المستمر مع قواعد هذه الاتجاهات، والأهم، هو التغيير الاجتماعي الذي يستهدف إقامة العدل والديموقراطية وتحرير السيادة الوطنية من التبعية واتخاذ الخطوات التمهيدية لاستعادة الوحدة القومية.

● ظاهرة هجرة الكتاب والصحافيين المصريين منذ بداية السبعينات وحتى الآن أثارت جدلًا واسعاً في الأوساط السياسية والثقافية في مصر وفي عدد من الدول العربية. فالبعض اعتبر أن هذه الهجرة هي المؤشر الحقيقي على وضع الحريات الديمقراطية في عهد السادات، في حين اعتبرها آخرون امتداداً لظاهرة السعي وراء المجالات الحيوية بعد أن ضاقت هذه المجالات داخل مصر نفسها وذلك على غرار ما جرى بالنسبة للبنان وبعض الأقطار العربية الأخرى. أنت صاحب أوراق مسافر.. فأين استقرّ بك المقام. بعد هذه الهجرة الطويلة..؟

- نحن جميعنا في زيارة قصيرة لهذه الدنيا، فلا استقرار لأي إنسان طالما كان الموت هو الوجه الآخر لحقيقة الحياة، وبالتالي فأنا لا أحوّل تشرّدي إلى مأساة بل على العكس ربما كان المنفى هو أخصب فترات عمري وخصوصاً الفترة التي أمضيتها في لبنان والتي ستظل أروع تجربة شخصية وفكرية في

حياتي على الاطلاق.

لست أوّمن بما يسمى الداخل والخارج، أي داخل الوطن وخارجه، فأنا وبعض زملائي في الخارج أكثر حضوراً داخل مصر من بعض المقيمين جغرافياً على أرضها. ليست المسالة جغرافية إذن بل هي مسألة الانتماء والفعالية واتجاه العطاء. لن أكون في يوم من الأيام كاتباً فرنسياً، أو إنجليزياً مهما نشرت لي المطابع الفرنسية والانجليزية، ولن أكون في يوم من الأيام خبيراً عربياً أو مصرياً لدى أي جهة في الغرب مهما قمت بالتعليم في جامعاتها. الوطن عندي ليس أرشيفاً وأنا لست كمبيوتراً.

وبَّاخْتَصِار شديد أنا كاتب عربي من مصر وسأظلُ كذلك حتَّى النهاية.

هجرتك، أو نفيك الارادي هل هما محاولة للبحث عن جديد في مجال
 الثقافة والأدب، أم محاولة لحماية فكرك السياسي من الاضبطهاد؟

- أنا حققت وجودي من خلال الكتابة والحب، وعندما يتعذّر علي أن أكتب في هذا المكان أو ذاك فانني أغادره على الفور، لأن التوقف عن الكتابة لدي يرادف الموت كالتوقف عن الحبّ تماماً.. ولذلك فأنا لا أسمي المرحلة اللبنانية

اجرى الموارعن دالموقف العربي، صالح قلاب ونشر بعددها ٦/٢/٢/١.

أو الفرنسية، من حياتي نفياً. لقد غادرت مصر لأنني ببساطة لم أستطع أن أواصل تحقيق وجودي، أي الكتابة.. تذكر أنني في العام ١٩٧٢ شاركت بنصيب ما في الانتفاضة الثقافية ضدّ حكم السادات، ولعلّك تذكر أيضاً أنني مع كامل زهيري وأحمد بهاء الدين، ويوسف ادريس، ومائة أخرين قد عزلنا من أعمالنا بقرار من الاتحاد الاشتراكي.

إتجهت على الفور إلى بيروت ولم يكن لدي أي تصور عما يمكن أن أفعله في هذا البلد.. في حياتي قرارات مصيرية أتخذها بلا حسابات، أي أنني لم أكن بالفعل أدري كيف أستطيع أن أعيش في لبنان، والأمر نفسه بالنسبة إلى فرنسا، وهكذا فأنا أتخذ قراراتي في ضوء إحساس داخلي عميق وليس في ضوء موازنات وحسابات عقلانية.

والغريب أن هذه الصدفة الموضوعية، كما أحب أن أسميها، التي تقودني ربما بلا وعي منى أكتشف دائماً أنها كانت في مصلحتي ككاتب وإنسان.

أركز على هذه النقطة لأنك يجب أن تعلم أنني لست شاباً كما يبدو عليّ، وأن أصغر أولادي، هدى، عمرها ١٥ عاماً، أي أنني صاحب أسرة يجب أن أكون ملتزماً بحد أدنى من المسؤولية الاجتماعية نحوها، الأمر الذي يجب أن تكون قرارات الرجل في مثل هذه الحالة محسوبة وغير عشوائية ولا تضطره بالمفاجآت.. ومع ذلك فقد عودت أسرتي على التكيف مع قراراتي الباطنية هذه..

في تاريخ الأدب والثقافة عموماً ضمائر كبيرة هاجرت من أوطانها الأصلية وعاشت في أكثر من مكان وأعطت الانسانية زاداً لا ينضب، فلماذا نضاف السفر أو ما تسميه بالمنفى والتشرد.. إنني لست حزيناً على الاطلاق من هذا التشرد وهذا النفي، ولو اخترت حياتي من جديد لما ترددت لحظة في أن أفعل ما فعلت.

الكاتب الملتزم هو الذي يعكس إحساسات مجتمعه وشعبه.. وكما يقال، فإن النيل لا يسمع إلا من الذين يشربون من مياهه.

- لا أريد أولاً أن أجعل من أرائي في الكتابة والحياة قانوناً لأي إنسان أخر. سياسياً قلت لك إن المقولة الجغرافية الخاصة بالداخل والخارج هي غير صحيحة، وقد كنت أنا الذي وافقت على ما سمي بخروج محمود درويش من الأرض المحتلة دون أن يعني ذلك لحظة واحدة أن في بقاء سميح القاسم أو أميل حبيبي أدنى درجات الخطأ.

- بالطبع هناك فروق بين فلسطين ومصر، ولكن الفكرة العامة في هذا الموضوع تبقى واحدة، وهي أنه لا مفاضلة بين من يبقى في الداخل ومن اختار الارتحال، ولا أقول الهجرة، إلا بما يعطيه هذا أو ذاك للوطن.

هناك مهاجرون في الداخل، وهناك العكس أي الدين ارتبطوا بمصر رباطاً عضوياً لا ينفصم أينما كان مقرّهم الجغرافي.

حكاية ماء النيل طريفة لكنها مغرية بمعنى أن من شرب من ماء النيل ٣٧ عاماً لديه مخزون من هذه المياه يكفيه للأبد... في مصر كتاب شرفاء كثيرون بل هم الأغلبية ولكنهم في إطار الشرعية لا يستطيعون قول كل شيء.. إننا نحن الكتاب المستقلين، وإن كنا ملتزمين، مجرّد امتداد متواضع لزملائنا في الداخل،

نقول ما لا يستطيعون قوله في بعض الظروف.

إن زملاءنا في الداخل هم في خط الدفاع الأول من ضمير مصر وعقلها، ولكن هذا لا ينفي بأي حال الدور الكبير الذي أدّاه المنفيون ولا زالوا قادرين على

تأديته طالماً بقى التزامهم وقدرتهم على العطاء.

يبقى أن أقول إن قضية الداخل والخارج بالأضافة إلى أنها مزيفة أصلاً فهي من اختراع نظام الحكم الذي يرى أنه هو الجغرافيا والتاريخ والانسان، أي أنه هو المقياس، وكأنه مصر ذاتها. إننا على العكس، نرى أن شعب مصر هو الذي يأمر فيطاع، ولشعب مصر السنته القادرة في أي وقت على أن تنادينا فنعود بمشيئتها وإرادتها الحرة وبالطريقة وفي الوقت الذي تحدّده.

لا أحب أن أقلب القضية وأنوح مع بعض المتباكين على وجودهم في الخارج وأسرد قائمة بعداب الغربة، فالعذاب يوجد في أي مكان، والمرتزق يوجد في أي

مكان والشريف يوجد في أي مكان.

● سواء أكان النفي إلى الخارج إرادياً أم قسرياً، فإن مرحلة ما بعد السادات كما يبدو قد أوجدت هامشاً للعودة ليس بمعناها الجسدي وإنما بمعناها السياسي أيضاً.

\_ أحب أن أقول أولاً أن جوهر النظام المصري لم يتغيّر قط بمقتل السادات،

فالقضية ليست قضية أشخاص.

إذا تصورنا هذا النظام يتضد شكل الهرم فإن قاعدته هي التبعية الاقتصادية والسياسية للغرب واتفاقيات «كامب ديفيد» والعداء للديمقراطية. إن هذا المثلث لم يطرأ عليه تغيير جوهري، والذي تغيّر هو الأسلوب الذي أتاح هامشاً محدوداً ومحسوباً من حرية التعبير دون بقية الحريات، لا تخطىء وتقارن مصر ببعض الأقطار العربية، فمصر يجب أن تقارن بتاريخها. لقد قال لي مازحاً أحد الأصدقاء من غير المصريين، عندما سمع بسحب جواز سفري: أشكر الله أنهم لم يسحبوا روحك.. كانت في ذهنه بالتأكيد صورة التعامل الذي يلقاه الكتاب العرب في بعض بلادهم.

بالنسبة إلى مصر الوضع يختلف، يجب أن نقارنها بتاريخها القريب والبعيد، فهناك تراكم من التقاليد الديمقراطية في البلد العربي الوحيد الذي افتتح برلمانه البكر في زمن الخديوي اسماعيل عام ١٨٧٦.

هذه التقاليد الديمقراطية تلقي بظلها على أكثر العهود ديكتاتورية فتسمح بهذا الهامش الذي تشير إليه، ومع ذلك فأنا لا أريد أن ألجأ للتنظير وأبرر عدم عودتي بأسباب سياسية، أكرّر انه اختيار سواء كان العودة أم عدم العودة. والاختيار الأصلي هو مصر والأمة العربية والتصرير وبناء الاشتراكية... هذا هو الاختيار الذي تتضاءل إلى جانبه قضية الجغرافيا حتّى تكاد تتلاشى.

أنني لا أنتظر دعرة من أحد لأعود إلى مصر لأنني بالفعل لا بالمجاز لم أهرب منها، فكما أن المسألة ليست مسألة جغرافيا فهي ليست أيضاً مسألة الجسد. إن أغلبية الكتاب المصريين الشرفاء المقيمين بالداخل يكتبون في الخارج في المنابر نفسها التي أكتب فيها. وأقليتهم هي التي اختارت الصمت،

كذلك هنالك عدد من الذين يتاجرون ببقائهم في الداخل وهم ينشرون سراً وعلناً في مختلف الصحف والمجلات خارج مصر.

● فهل انت لا تعترف بالاجرآءات التي اتخذها مبارك ومنها الإفراج عن المعتقلين السياسيين وحرية الأحزاب، والافراج عن الصحف الممنوعة وإعادة الصحافيين إلى أعمالهم، علاوة على تجميد التطبيع، ووقف محادثات الحكم الذاتي..؟

- السادات لم يكن هو شهر أيلول (سبتمبر) ١٩٨١ فقط، فهذا الشهر هو المذي وصل فيه إلى ذروة العداء للديمقراطية ولكن هذا العداء كان مقننا بتشريعات محددة لم تلغ في ظلّ الحاكم الجديد، بل لعلّها زادت بفرض قانون حالة الطوارىء. لقد كانت الأحزاب والصحف موجودة في ظلّ السادات، ولم يكن ذلك يعني مطلقاً أنه رجل ديمقراطي. كما لم يقتصر الحال في هذه النقطة، فالأحزاب والصحف التي تذكرها لها حدود شرعها القانون الذي لا يزال سائداً.

بالنسبة لإسرائيل فإن الأهم هو أن التطبيع سياسة رسمية مستمرة أحدثها إنشاء مركز للدراسات الاسرائيلية حول أفريقيا والشرق الأوسط في قلب القاهرة، إن ما تعانيه سياسة التطبيع هو أنه لم يتحوّل قط إلى سياسة شعبية، فالشعب المصري يرفض التطبيع ولا فضل للحكومة في ذلك.

إن الأكثر أهمية ليس تجميد مباحثات الحكم الذاتي أو سحب السفير المصري، بل هو العلاقة مع أمريكا والاستراتيجية العربية عموماً، وإن أحدث تصريح للرئيس المصري وهو يرحب بتطبيع العلاقات مع الاتحاد السوفياتي قوله إن «العلاقات الخاصة» بين مصر وأمريكا سوف تستمرّ.

أي إرادة مستقلة في العالم تسمح بعلاقات خاصة مع أية دولة مهما كانت عظمى؟ وهذا هو جوهر المسألة التي كان السادات رائدها ولم تنته بموته بعد.

وكيف تفسر عملية الهدم لتراث السادات، والتي بدأت بملاحقات
 لأقاربه وأعوانه بتهمة الفساد وإفساد الحياة السياسية؟

- الفساد كالطهارة، كلمة أخلاقية لا علاقة لها بالعلم، إذا قطعت ذنب الأفعى فإنها لا تموت طالما ظلّ رأسها باقياً، رأس الفساد في مصر هو قوانين وتشريعات وإجراءات ما يسمّى بالانفتاح الاقتصادي من ناحية، والشريحة الطبقية التي تكونت من أعمال الوساطة والسمسرة والاستيراد والتصدير. إن محاكمة رشاد عثمان، أو توفيق عبد الحي، أو عصمت السادات بمعزل عن محاكمة التشريع الاقتصادي، والطبقة الاجتماعية، لا معنى له. وبلا شك أن هناك ألوفاً من عصمت السادات بكل ما يمتله من بنى اجتماعية واقتصادية وهياكل سياسية.

ومن هذا فإن معالجة «الفساد» بتقديم كبش فداء أياً كان اسمه هي كوضع قطنة بيضاء على «دمل» صديده غائر في العمق. وهنا السؤال: هل يستطيع النظام القائم أن يغير نفسه من داخله؟ هل يستطيع أن يصفى نفسه؟

أنا أقول لا.. وأي معارضة تخطىء خطأ الموت إذا ظنت أنها بمعارضة

الحكومة تستحق لقب المعارضة، لأن المشروع السياسي الذي يطمح إليه الشعب المصري هو تغيير المجتمع الساداتي، وبالتالي فالمعارضة الحقيقية هي معارضة الارتداد الساداتي لا معارضة ممارسات الحكومة.

في ضوء المواقف العربية ازاء حرب لبنان، فإن السؤال الذي يطرح نفسه هل أن تكوين الأمة العربية حقيقي أم أن العرب لا يزالون في مرحلة

العشائر والقبائل؟

\_ لقد برهنت حرب لبنان، بما لا يدع مجالًا للشك، إن المرحلة القطرية التي عرفها تاريخنا الحديث منذ الاستقالات الشكلية قد استنفدت أغراضها، سواء بالنسبة للقوى الأجنبية التي رسختها بعد انهيار الحكم العثماني، أو بالنسبة للقوى الاجتماعية التي شيدت «أقطارنا».

إن استنفاد المرحلة القطرية الأهدافها يعني أننا في مفترق طرق هو الأول من نوعه في تاريخنا، إما أن نعود إلى العصر الجاهلي، قبائل وعشائر وطوائف، وإما

أن ندخل إلى رحاب الدولة القومية الواحدة.

لقد سقط النظام القطري من المحيط إلى الخليج في حرب لبنان، ولم يعد ممكناً سوى أن نعود إلى أصولنا الأولى قبل الاسلام، أو أن نبني وحدتنا القومية في المستقبل المنظور. إنني لا أرى أن هناك إمكانية في الوقت الحاضر لإقامة الدولة القومية الواحدة. ومن ثمّ فإنني أرى أن أرجح الاحتمالات هو الدخول في مرحلة أدنى من القطرية. أي التجزئة القبلية والأثنولوجية والطائفية إلى غير ذلك مما يجتمع تحت مظلة الامبراطورية الصهيونية والعصر الأمريكي.

ولكن ذلك لا يمكن أن يستمر فسوف يظهر الجيل الذي يصحح التاريخ . ليس جيلي بالتأكيد، ولكنني على يقين من أن الأمة العربية، رغم أنف الثورة المضادة، حقيقة غير متافيزيقية، ومهما طال الأمر فسوف ينتصر التاريخ للحقائق حين تتبلور القوى الاجتماعية المرشحة لإنجاز أعظم ثوراتنا على الاطلاق. الثورة التي تطيح بكل مقومات النظام العربي الراهن والمهيمن، والذي هو في الحقيقة منذ نهاية الحرب العالمية ليس أكثر من جزء ضمن صيغة «الشرق الأوسط» التي تضم إسرائيل.

إن هذا النظام العربي - الأسرائيل المهيمن هو مجموعة من البنى الاجتماعية، والاقتصادية والثقافية التي تستحيل في ظلها الوحدة القومية،

والتي يستحيل في ظلها التقدّم الحضاري.

إنّ تدمير هذه الصبيغة هو الشرط الأول لتأسيس جدول أعمال ثوري، وهذا من شأن الجيل المقبل أو الذي يليه، إذ لا يستطيع جيلنا بكلّ ما تربّى عليه أن يكون شريكاً، فضلاً عن أن يقود تلك الثورة المتوقعة في زمن لا نعرفه.

● لكن دور الأدب والأديب العربي كان غائباً في حرب لبنان أيضاً...؟

ـ هل تتصوّر أن إحدى المجلات اللبنانية نشرت مساجلة بين أديبين حول ما اسموه بد«نقد أدبي طائفي»، أي أن أحدهما كان يرى أنه لابد للنقد الأدبي أن يقوم على أساس طائفي، فلا يمكن تفسير شعر أنسي الحاج مثلاً إلا في ضوء انتمائه الطائفي وكذلك شعر محمد على شمس الدين.

ـ لا أدري ما إذا كنت تستطيع أن تتخيل معي مدى الانحطاط الذي وصلنا إليه على الصعيد الثقافي، حين تصل الأمور إلى هذا الحد وخصوصاً من أجيال تسمّى نفسها جديدة وترفع رايات الحداثة.

لنقل إذا إن الـ ١٥ عاماً الأخيرة قد شهدت ما يمكن أن ندعوه بثقافة النفط العربي سواء في الإعلام أو التعليم، أو حتى في «الخلق الأدبي». إنني لا اعتقد في القول الشائع إن الأنظمة العربية قد هزمت في حرب لبنان، يالعكس إنني أرى أن هذه الأنظمة قد شاركت إسرائيل وأميركا الانتصار على الشعب العربي. كذلك فإنني لا أميل إلى الاعتقاد بأن الفكر العربي قد هزم، فالذي هزم حقاً هو مجمل الأفكار المنيرة التي قُهرت وسُحقت، واضطهد أصحابها إلى درجة الموت أو الجنون، أو الانتحار... ثقافة هؤلاء هي التي هزمت. أنبياء الهزيمة من شرفاء كتابنا وفنانينا لم يفاجأوا قط بما حدث عام ١٩٦٧ أو العام العلم النفط سواء تحت رايات موغلة في الحداثة الغربية أو تحت رايات موغلة في السلفية المذهبية.. لقد اخترعوا أشكالاً من التعبير وموضوعات وقيما ما كان يمكن أن تظهر إلا في ظلّ ظليل من شجرة النفط.

لقد ابتدعت مجلات، وإذاعات، ومراكز أبصات لترعى هذه الأشكال التعبيرية وتلك القيم، وشاعت أنواع من الفساد الأخلاقي المتفن الصنع الذي لم تعرفه البيئة الثقافية العربية من قبل. لم تعد المسألة ارتزاقاً سهلاً مباشراً وهو أمر يحدث في كلّ جيل وفي كلّ عصر، ولم يعد الأمر ارتزاقاً من نظام فهو يحدث في كلّ جيل وكلّ عصر، وإنما أصبحت الأمور أكثر تركيباً، أصبح «المصطلح» الفكري أو الفني، أو اللغوي لا يعني شيئاً أو يعني كلّ شيء، ولم يعد مطلوباً من كاتب يقيم بعيداً عن ساحة المعركة أن يدعم معاهدة الصلح مع إسرائيل بل هو يستطيع أن يرفع الصوت علناً ضد هذه المعاهدة، ولكنه في الوقت نفسه يبشر بقيم عشائرية أو طائفية أو قبلية سواء في قالب لغوي، أو الصهيوني وهي أكثر خطراً من تأييد أنيس منصور، أو توفيق الحكيم أو ثروت المعاهدة الذكورة.

إلى هذا الحد وصلت بنا ثقافة النفط وإعلامه، وهي ثقافة «منتصرة» كانتصار الأنظمة العربية ولكنها كالأنظمة العربية أيضاً بلا مستقبل. سوف يبقى خليل حاوي شاهدا وشهيدا في ضمير الأجيال المقبلة وسيزول جميع الأنبياء الكذبة.

● في كتابك «سوسيولوجي النقد العربي الحديث اردت ان تنفي التهمة عن غياب النقد في الساحة الأدبية العربية حالياً، رغم انك تؤكد من جهة أخرى في نفس الكتاب بأنه حق لأن بعض النقاد العرب يعيشون في الغرب، وبعضهم الآخر اختطفتهم الصحافة - ألا ترى حقاً أمام هذا إننا فعلاً نعيش أزمة غياب النقد في الأدب العربي الحديث بكل صنوفه والوانه؟ فهناك عشرات الكتب والدواوين الشعرية، والمجموعات القصصية، والروائية تصدر على امتداد الوطن العربي دون أن يلتفت إليها ناقد.

مدير علاقات عامة أن قلته وهو أن الناقد ليس مدير علاقات عامة أو مدير إعلانات عن الكتب الصادرة حديثاً، فالناقد الحقيقي يبني عمله كالفنان تماماً، وهو قد يحتاج إلى قصيدة كتبت منذ ألف سنة أو نص مسرحي مخطوط حديثاً لم يعرض بعد، وبالتالي فهو ليس ملزماً بهذا اللون من المتابعة اليومية لما تصدره المطابع. فهذه مهمة المحرر الأدبي في الصحافة والإذاعة والتليفزيون. في ضوء هذا المفهوم لا أرى غياباً للنقد العربي لأنه حاضر سواء في مناقشة تساريخنا الأدبي أو النظريات الأدبية الحديثة، أو المشكلات المعاصرة في الأجناس الأدبية المختلفة. وفي كتابي الذي ذكرته هناك ما يشبه الرصد التحليلي للنقد العربي الراهن، وهو نقد لايفتقر إلى الكم وإن كانت تشوبه عثرات أشرت إليها في الفصل الأخير من الكتاب والذي دعوته «بالتقصير». إن عثرات أشرت إليها في الفصل الأخير من الكتاب والذي دعوته «بالتقصير». إن التقصير لا يعني الغياب، وإنما يعني أن هناك ثغرات في نقدنا تستوجب المواجهة الشجاعة. وهي مشكلات لا ينفرد بها النقد الأدبي، ولا حتى الحياة المواجهة الشجاعة. وهي مشكلات لا ينفرد بها النقد الأدبي، ولا حتى الحياة الأدبية كلها، بل تشمل كافة مجالات حياتنا الإنسانية كذلك.

● بصفتك تتلمذت على الدكتور محمد مندور رحمه الله، وكان هو شخصياً يمارس في ميدان النقد ما يسميه النقد الإيديولوجي، وكان ناقداً واقعياً إشتراكياً فهل انت شخصياً تمارس النقد على مذهب د. مندور، وإلا ما هي المدرسة التي تنتمي إليها في ميدان النقد؟
- لا أستطيع أن أقول إنني تتلمذت على ناقد بعينه، فقد تعلمت من كل كلمة

أجرى الحديث في باريس سعدي بزيان ـ «المجاهد» الجزائرية ١٨ فبراير (شباط) ١٩٨٢.

قرأتها في العربية أو غيرها من اللغات، وما زلت أتعلم. ولا تستطيع كذلك أن تضعنى في خانة محددة من خانات المذاهب النقدية المعروفة، فأنا لست مرحلة واحدة، وإنما اجتاز إنتاجي العديد من المراحل يصوغها بنيان عام لا يفصل الشكل عن المضمون، وهناك عنصران رئيسيان في اتجاهى النقدي هما: التحليل، والمقارنة. فالتحليل الداخلي للنص أحصل على قيمته المطلقة في ذاته، وبالمقارنة أحصل على قيمته النسبية. إما بالنسبة لغيره من الأعمال سواء للكاتب نفسه أو لغيره من الكتاب هكذا ازاوج بين القيمتين: المطلقة والنسبية بفك العمل إلى عناصره الأولية وإعادة تركيبها في بنية نقدية معادلة للعمل الفنى كتعادله المسبق مع الواقع الإنساني. وهنا أقدم للكاتب والقارىء معا رؤياي الخاصة في حركتها الجدلية مع رؤيا الكاتب، ورؤيا العصر ورؤى المجتمع. إذا أنت سألتني ماذا أسمي هذا كله لا أجد جواباً جاهزاً من تاريخ المذاهب النقدية، فهو ليس حاصل جمع توفيقي بين المذاهب، ولا هو ابتكار مطلق، وإنما هو اتجاه ثابرت على بنائه طيلة ثلاثين سنة وما زلت أضيف إليه وأحذف وأعدل بما يقتضيه تصوري الخاص ومتغيرات الزمن. لا أعرف كيف أعطيه اسماً ولكن مؤرخي الأدب العربي يقولون إنه اتجاه مؤثر في الحركة الأدبية الحديثة، وليس من المهم وصفه بأية مصطلحات شائعة ...

● كثر الحديث من طرف الكتاب والأدباء والنقاد العرب على ضرورة إيجاد مدرسة عربية للنقد " أصولها من تراثنا العربي القديم وتستفيد من التيارات الأدبية الحديثة في النقد. ألا يندرج كتابك: «سوسيولوجيا النقد الأدبي العربي الحديث» ضمن هذا السياق. وضمن محاولة إيجاد مدرسة عربية للنقد؟

ـ من بين اهتماماتي الرئيسية، ومنذ زمن طويل محاولة استكشاف القوانين الخاصة بمسارنا الأدبى الخاص، وكذلك اكتشاف القوانين الخاصة بكل نوع أدبي عرفناه على حدة. إنني حاولت إستكشاف الخصوصية الأدبية العربية، ولكنّ هذه الخصوصية لا تعنى مطلقاً أنها حاصل جمع \_ التراث والغرب \_ بل تعنى أساساً تلبية احتياجات الواقع الموضوعي المستقل عن إرادتنا. وهذا الواقع فيه من التراث الشيء الكثير وفيه من الغرب الشيء الكثير، ولكن التوقف عند هذين العنصرين يلغى مقومات هذا الواقع ومكوناته الرئيسية. هناك تجارب عربية في النقد، ولكن ليست هناك مدرسة عربية للنقد، كما أنه ليس صحيحاً من أن هناك مدرسة فرنسية أو ألمانية أو إنجليزية أو أوروبية للنقد إلا إذا كان المقصود بكلمة مدرسة أنها تضم أبناء هذا البلد أو ذاك من النقاد على اختلاف مشاربهم، بينما المصطلح في الأصل يعني تجانساً شبه مذهبي في النقد كقولنا المدرسة الرومانسية، أو الكلاسيكية أو التعبيرية أيا كانت جنسية الناقد. من هنا لا أعتقد بجدية الدعوة إلى إنشاء هذه المدرسة.. لأن مدارس النقد في التاريخ هي ثمرة مذاهب كبيرة في الفلسفة، والثقافة، والحضارة. وربما كان الجرجاني مؤثراً في الألسنية المعاصرة دون وعي منا أو وعي الأساتذة الأوروبيين، أكثر من تأثير هؤلاء فينا، ليست هناك قيمة حضارية في التراث

الإنساني قابلة للضياع، وإنما هي تستوعب في الـزمان والمكان القادرين على تمثلها، وتصبح دماً سارياً في الشرايين لا يعرف صاحبه في الأغلب مصادره الأصلية. ألم تؤثر «ألف ليلة وليلة» في تكوين القصة الأوروبية؟ الم تؤثر الموشحات الأندلسية في إبداعات شعراء التروبادور؟ وبالعكس أيضاً فقد تأثرت فنوننا العربية الحديثة بشوامخ الآداب الغربية والشرقية المختلفة، والأمر نفسه في النقد. فإلى أي مدى نستطيع أن نعطي مدارس النقد ومدارس الفن جنسية ما خارج قوانين العلم والفلسفة، والحضارة، والجمال؟

● يقال أن جأن بول سارتر الفيلسوف الوجودي الفرنسي الراحل استثنى الشعر، وفنون الرسم، والنحت، من الالتزام فبصفتك كاتباً وناقداً كيف ترى الالتزام في الأدبوالنقد؟

\_ ليست هناك ظاهرة إنسانية في الوجود غير ملتزمة، لأن الحياة، مجرد الحياة هي التزام.. فالالتزام يولد معنا ولو بصورة غير واعية، وفي اللحظة التي ينعدم فيها الالتزام لدى الإنسان فإنه ينتجر، فالانتحار هو الشكل الوحيد لللامبالاة للعبث. ومن هنا أرى أتن كافة الأداب. والفنون الانسانية ملتزمة، لأن الحركة الإنسانية في الأصل هي حركة التزام حتى بالنسبة للذين يهجرون المجتمع، ويعيشون في الفابة أو في الكوابيس. وهكذا فإن السؤال حول الالتزام أو عدمه باطل أصلاً، لأن السؤال الأدق هو الالتزام بماذا؟ هذا هو السؤال. فقد يرى الإنسان الاشتراكي أو الديمقراطي إلتزامه في حزب وقد يرى الكاتب التزامه بالحياة والإنسان في الاستقلال. ولكن الجميع ملتزمون. وفي الفن كما في الحياة نتساط بعمق عن مضمون هذا الالتزام وشكله، لا استثناء للنحت أو للوحة أو للنغمة من هذا الالتزام الذي هو في خاتمة المطاف التجسيد الأوف للحرية، أما الكلام المسط حول ما يسمى بقيود الالتزام فإن أي قيد ضد الحرية. وجوهر الإنسان إنما هو عدوان صارخ على المعنى الحقيقي للالتزام، فبالالتزام يحقق وجودنا أي أننا نغتصب معنى لحياتنا من وجود هو في الأصل بلا معنى.

● قال الدكتور زكي نجيب محمود في إحدى مقالاته إن الإنتاج الجيد يبولد نقاداً جيدين. وعزا النقد إلى مستوى التعليم في الوطن العربي الذي تركز على الكم فأهمل الكيف، وبذلك انعكس الوضع على عدم ظهور كتاب جيدين. وكتب جيدة، ونقاد جيدين.

- أحب أولاً أن أؤكد احترامي الكبير، واختلافي الكبير مع د. زكي نجيب محمود، وأحب أن أؤكد كذلك بأن مرحلة الانحطاط التي شهدها الوطن العربي كله، ومصر على وجه الخصوص في العقد الأخير من هذا القرن، كلها تبرز تدهور القيمة الثقافية عامة وتحتها يندرج الأدب والنقد، والتعليم، ولكن ينبغي أن نضع بعض التحفظات:

إن النقد الأدبي ليس مرتبطاً تقدماً أو تدهوراً بتقدم وتدهور الأدب، فهذا التصور الشائع هو نتيجة مفهوم متخلف للنقد يراه نباتاً متسلقاً طفيلياً بينما

النقد كعلم، وفن، وفلسفة، هو ظاهرة إبداعية شأنها كشأن بقية ظواهر الخلق الفني والعلمي. ومن المكن أن يزدهر النقد في غيبة تقدم الأدب، أو العكس. ولا شك أن التعليم يتدخل في صياغة الذوق، والمدارك، ولكنه أيضاً ليس كل شيء، إذ ينافسه الإعلام، والثقافة الشعبية في القيم والعادات، والسلوك. ورأيي الخاص أن المفارقة الأساسية في عصرنا العربي الراهن هي أنه في مواجهة الانحطاط الشامل لكافة مجالات حياتنا، هناك أدب جيد، ونقد جيد يتمثلان في هذه الموجات الجديدة المتلاحقة من المشرق إلى المغرب في الرواية والقصة القصيرة، والشعر، والدراسات الأدبية.

إذا تـوقف نجيب محفـوظ أو تـوفيـق الحكيم، أو عمـر أبـو ريشـة، أو الجواهري، فلا يعني ذلك نهاية التاريخ. وأغلب الظن أن الـذين يقولـون أنه ليس هناك من أدب جيد أو نقد جيد يتوقفون بقراءاتهم عند أبناء جيلهم فقط.

• يبدو أن تجاهل الحركة الأدبية في أ" رالمغرب العربي من طرف الكتاب والأدباء المشارقة لا يزال قائماً، رغم بعض الاستثناءات، والجهود الفردية التي تظهر هنا، وهناك، " الأدب العربي طه حسين نجده في أحد أحاديثه عن أدب المغرب العربي لم يذكر سوى أديبين من المغرب العربي من بين عشرات الأدباء فقد ذكر محمود المسعدي من تونس وكتابه «السد» ومولود معمري من الجزائر وكتابه: «الهضبة المنسية». وفي كتابك «سوسيولوجيا النقد الأدبي العربي الحديث» إشارات عابرة إلى ديب وكاتب ياسين ووطار. ود. طالب الإبراهيمي مكتفياً بذلك دون التعرض إلى تجارب أدبية ونقدية في أقطار المغرب العرب مركزاً على المشرق العربي وحده.

- لا سبيل إلى عزل الظاهرة الأدبية عن الظاهرة الأكثر شمولاً وهي أننا وطن مجزأ بالفعل بكل ما تعنيه التجزئة الإقليمية من مضاعفات بوليسية ترى في الثقافة أحد أعدائها. ومن ثم تسلط الشرطة على الكتاب والمجلة، والأسطوانة والفيلم أكثر من تسليطها الجندرمة على مهربي المخدرات!! من هنا فليست القضية فقط، مشرق ومغرب، بل تتجاور البلدان، ولا تفاعل ثقافياً بينهما، هذا بوجه عام. أما في مجال التخصيص فقد كان هناك تقصير بالفعل من جانب المشرق في حق المغرب العربي. أما الآن فأرى أن هذا التقصير اخذ يخف، وتحلمكانه بعض الجسور التي تسمح بها المخابرات العربية كإقامة معارض الكتب، ونشر الكتاب من المغرب العربي إنتاجهم في المشرق العربي، وكانعقاد الملتقيات الأدبية المشتركة أو كدعوة بعض الكتاب لتقديم بعض المحاضرات أو الأمسيات الشعرية، رغم ذلك فالحواجز ما تزال قائمة قيام التجزئة المروعة لبلادنا.

أما بشأن ما ورد في كتابي «سوسيولوجيا النقد الأدبي العربي الحديث» فيجب أن تعلم أن الآداب العربية في المغرب العربي منزدهرة أكثر في الخلق لا في النقد، فنحن قد نجد روائيين وشعراء، ومسرحيين، وسينمائيين بل وعلماء

اجتماع، واقتصاد، ولكننا للأسف لا نعثر على حركة نقدية مغربية يرتادها الآن بعض النقاد كتوفيق بكار في تونس ومحمد براده في المغرب الأقصى، وغيرهما ممن لا يشكلون في مجموعهم تياراً أو تيارات نستطيع أن نطلق عليها مصطلح الحركة النقدية.

## المنفى والحرية والينبوع (\*)

هل ترى أن مرحلة سياسية - ثقافية عربية قد انهارت بانقضاء
 الربع الثالث لهذا القرن؟

\_ النفط والإرهاب هما ثمرة السقوط النهائي لمعادلة النهضة التي بدأت مع دولة محمد علي وانتهت معها، وامتد هذا السقوط حتى الملك توفيق. وكانت المرحلة الجديدة من النهضة العربية التي ذبحها الاحتلال البريطاني، ثم عادت في ثورة ١٩١٩ وانتهت مع معادلة ١٩٣٦. أما النهضة الجديدة والأضيرة فكانت الناصرية التي أعادت النظر في أساس معادلة النهضة.

كان أساس النهضة التي سقطت مرات عديدة قبل ١٩٥٢ هو الازدواجية الاقتصادية والاجتماعية في بنية الطبقة الوسطى القادمة من الحضن الاقطاعي البزراعي إلى الحضن الأجنبي التجاري. وهذه الازدواجية هي التي أثمرت الثنائية الفكرية المعروفة: «التراث والحداثة» أو «الإسلام والغرب» أو «الأصالة والمعاصرة». وهذه الثنائية الترفيقية كانت تحمل جرثومة فسادها في داخلها. لذلك لم تنجز الطبقة الوسطى المصرية مهام ثورتها الوطنية الديم وقراطية كاملة. وكانت الناصرية هي أعمق المحاولات لإنقاذ النهضة، بتغيير أسس المعادلة النهضوية، ومعها أضحت المعادلة الجديدة هي جدلية العلاقة ما بين القومية العربية والعالم. القومية العربية بما تشتمل عليه في تكوينها التاريخي من إسلام ومسيحية وتعددية حضارية، تستلزم الصيغة الديموقراطية، والعالم بمعناه الجغرافي السياسي ودلالته التاريخية ـ الثقافية ـ الثاريخية ـ الثقافية.

الناصرية كانت أمجد مراحل النهضة وأخرها. بعدها لم يكن ممكناً الاستمرار في تكرار معادلة (سقوط - نهضة)... إذن نحن في مرحلة السقوط والإنهيار.

● كتبك الأولى ارّخت و " و" «اختصار ثقافة، وولادة اخرى: وذلك ا قا من الحساسية الثقافية التي واكبت ثورة يوليو، التي تسميها آخر وامجد النهضات. الم تكن بذور الانهيار بادية يومها؟ ـ «مذكرات ثقافة تحتضى، «ثقافتنا بين نعم ولا، «ذكريات الجيل الضائع».

اجرى الحوار محمد ابي سمرا دالمقاصد، بيوت - العدد ٤٣ نوفمبر (تشرين الثاني) ١٩٨٥.

«من الأرشيف السري للثقافة المصرية»، هذه الكتب من أقسرب مؤلف التي إلى نفسي، بالرغم من أن غالبيتها مقالات صحفية وأبحاث متفرقة، وليست «كتبا» قائمة بذاتها. لماذا إذن هي عزيزة على نفسي؟! لأنها كانت مواكبة لحركة الثقافة المصرية وربما العربية عامة في الستينات، مواكبة حية لا تنقصها الشجاعة في القول. بعضها كتب في مصر، والآخر في بيروت. بعضها نشر باسم مستعار، وبعضها باسمى الصريح.

وكثيرا ما حصلت لي مضايقات بسبب ما أنشر في بيروت. أكثر من مرة كانت تعقد لي أسرة مجلة «الطليعة» في مؤسسة «الأهرام» محاكمة حقيقية لأننى خرجت على العقد أو العرف السائد، وهـو عدم النشر خـارج مصر. وأذكر الآن جيدا كيف أن عبد القادر حاتم وكان وزيرا للثقافة اتصل بلطفي الخولي رئيس تحرير الطليعة، ليحقق بشأن إحدى المقالات التي نشرتها في مجلة «الأقلام» العراقية. وقد «اعترفت» بطبيعة الحال، بأن المقال المنشور هـ ومقالي. وكان موقفاً صعباً لـزملائي (ميشيل كامـل، أبو سيف يـوسف، رفعت السعيد، خيري عزيز، حسين شعلان، عبد المنعم الغزالي)، حين طلب منهم إبداء الرأى: هل أنا مخطىء أم لا؟ ومِن المفارقات أنه لم تكد تمضى عدة سنوات حتى كانت الكتابة في الخارج تقليداً مصرياً شاملاً، لكافة الاتجاهات والأجيال. وتشاء المصادفات أن أتولى خارج مصر بعض المسؤوليات في أكثر من صحيفة أو مجلة، وأن تصلني مقالات من الذين أغضبهم «سلوكي» السابق في النشر خارج مصر. الفرق الوحيد هو أنني كنت أكتب في مجلات مثل «الأداب» و «الطريق» و «الثقافة الوطنية» التي لم تكن تدفع للكاتب حينـذاك، باستثناء «الآداب» التي تقاضيت منها في البداية جنيهين للمقال، ثم خمسة جنيهات. وكان أكبر مبلغ تقاضيته هو عشرة جنيهات. كنا فقراء ولكن المال لم يكن يستهوينا على الاطلاق. كل ما كان يهمنا هو النشر. أن ترى كتاباتنا النور وأن نفك الحصار المضروب حولنا. كنا أحياناً نقوم بمغامرات حقيقية لتهريب كتاباتنا إلى الخارج. أما الآن في عصر «البترو دولار»، فقد اختلفت الأمور

تلك الكتب، الآن «تؤرخ» ولكنها في وقتها، منذ عشرين عاماً، لم تكن كذلك، كانت قاتلة أو قتيلة. كانت الكتابة في تلك الأيام تدفع الثمن من عمر صحاحبها على الفور. سجناً واعتقالات وتشريداً وتحجمياً وتعتيماً. وكانت «الأزمة» في ذلك الوقت، وقد دعاها البعض «أزمة المثقفين»، أن العتمة أو السجون أو التشرد تبتلع المثقف في ظل المنجزات الوطنية والاجراءات التقدمية للنظام الناصري. كانت هذه محنة حقيقية لأنك في واد والشعب في واد أخر.

هل باستطاعتك الآن أن " " ظلال لوحة التيارات الثقافية لتلك المرحلة الذهبية؟

- حقيقة الأمر كانت كما يلي: إن بعضاً من ألمع وجوه الأجيال السابقة: توفيق الحكيم، نجيب محفوظ، عزيز أباظة، يوسف السباعي، رشاد رشدي، صالح جودت، قد استولت على «السلطة الثقافية» في مصر الناصرية. وقد

تلاحظ تفاوتاً شديداً في درجة الموهبة والثقافة بين أحدهم والآخر. ولكن يجمعهم قاسم مشترك خفي هو الابتعاد عن أي تنظيم حزبي قبل الثورة (باستثناء الاسرة الأباظية). بل إن الحكيم هو صاحب «شجرة الحكم» والسباعي هو مؤلف «أرض النفاق»، وكلاهما دعوة ضد الأحزاب. أكثر من ذلك فالحكيم هو صاحب «عودة الروح» التي امتدحها جمال عبد الناصر. فهي رواية «الكل في واحد»، والسباعي مؤلف «البحث عن جسد» التي حولت فقرة في كتاب عبد الناصر «فلسفة الثورة». والمواصفات ذاتها من المكن أن تضم إحسان عبد القدوس إلى المجموعة، فهو ليس حزبياً، ومؤلف في «بيتنا رجل» التي يدعو فيها لجمال عبد الناصر.

هذه «السلطة الثقافية» تتفاوت بين اركانها درجات الموهبة والثقافة، لم تكن بأي حال تعبر عن الثورة الجديدة. ورغم التباين الفكري بين أفرادها، فإنها تنتمي إلى «الماضي» المتمثل أساساً في الليبرالية والدعوة المصرية. كان شيئاً من المساومة التاريخية الصامتة قد حدث. فهؤلاء هم المراكز القيادية في الثقافة: المجلس الأعلى للفنون والآداب، نادي القصة، الصحافة، المسرح، السينما، النشر،.. مقابل «تناسي» أو «تجاهل» مسألة الديموقراطية، ومسألة القومية العربية. وبعضهم كان من الأصل عدواً للديموقراطية.

وقد كان استبعاد محمد مندور ولويس عوض عن قيادة «السلطة الثقافية» ذا دلالة حاسمة. فالأول لم يغفروا له ماضية الحزبي، والثاني لم يغفروا له صموده ضد الدعوة المصرية. لذلك خرج كلاهما في «مذبحة الجامعة» الشهيرة عام ١٩٥٤، من المنبر الأكاديمي إلى الصحافة حيث تعرض مندور للتشرد، وبعدها بسنين قليلة دخل لويس عوض المعتقل.

ولكن السلطة شيء والقيادة شيء أخر... فالحقيقة هي أن مندور ونجيب محفوظ وعبد العظيم أنيس ولحيس عوض وعبد القادر القط وعلي الراعي ويوسف إدريس ومحمود أمين العالم والفريد فرح ونعمان عاشور ولطيفة النزيات وزكي نجيب محمود ورشاد رشدي وصلاح أبو سيف وتحية حليم وأنجي افلاطون ورمسيس يونان ويوسف شاهين وميخائيل رومان ويوسف الشاروني ولطفي الخولي وحسن فؤاد وفؤاد زكريا وصلاح جاهين وفؤاد حداد وكمال عبد الحليم وصلاح عبد الصبور وفتحي غانم كانوا وغيرهم يقودون الحركة الثقافية المصرية في الخمسينات والسنينات، بإنتاجهم الثقافي وإدارتهم المؤسسات الثقافية والإعلامية في بعض الأحيان، بالرغم من أنهم لم يكونوا في السلطة، بل وأحياناً دخلوا سجونها.

لقد تابعت المد والجزر في الحركة الاجتماعية ـ الثقافية كأحد أبناء الجيل الجديد أنذاك. ولم تكن مؤلفاتي «ذكريات الجيل الضائع» و «مذكرات ثقافة تحتضر» و «ثقافتنا بين نعم ولا» مجرد تسجيل لصورة النمو والتمزق والاشراف والأسى. وإنما كانت تشارك في بلورة الرؤى التي تحتضر والرؤى التي تولد. كنت أتابع يومها تفاصيل الموت ودقائق الولادة الجديدة. كان الجيل الذي أمسك زمام القيادة الثقافية، سواء كان في السلطة الثقافية أو خارجها قد توحد

بالسلطة السياسية، حتى أن رؤياه قد ارتبطت برؤيا النظام الذا ما إن وقعت هزيمة ذلك النظام حتى كانت الرؤى الفكرية والفنية المرتبطة به قد هزمت أيضاً. وهذا ما قلته في كتابي «المنتمي» عن نجيب محفوظ وهو منطبق على الآخرين أيضاً. المقصود بالثقافة إذن هو الرؤيا. وقد ماتت الرؤى المهزومة ولكن ثقافة جديدة كانت تولد. وكنت المسؤول عن القسم الثقافي في مجلة «الطليعة» المصرية، فأتيح لي أن أدعم الموجة الجديدة في الأدب والفن إنتاجاً وتقويما ومتابعة. بل وأصبح ممكناً أن تحتضن المجلة ملحقاً أدبياً أشرف عليه، فزادت إمكانيات المتابعة النقدية للتيارات الجديدة. أقصد الرؤى الجديدة التي اخترقت جدران الهزيمة، وصارت من «مقومات» ومكونات «المقاومة».

■ هل تلمح الآن أفقاً لهذه «المقاومة»، وأين، ما بعد الذي حصل في القاهرة وبيروت، وما يت ذلك على الثقافة العربية عموماً؟

- الهزيمة - المقاومة هي شغلي الشاغل منذ حزيران ١٩٧٧، إلى حزيران ١٩٧٧، وإنما هو ١٩٧٧، وليس هذا هو الجزء الثاني من «مدذكرات ثقافة تحتضر». وإنما هو الجزء الأخير من نهضة سقطت، والجزء الأول من ثورة ثقافية، هي الأولى من نوعها. ولكن ما أعسر مخاضها، من حرب أكتوبر إلى حرب لبنان، ومن زيارة القدس المحتلة إلى غزو لبنان، تبدو لي مصر ولبنان، عبر منظور ثقافي حضاري هجست فيه في الماضي. وهو المنظور الذي يناقش الفكر القومي من حيث علاقته بالتعددية الليبرالية من جانب، والمضمون الاجتماعي من جانب آخر.

هنا استطيع أن أذكر عاصمتين ثقافيتين رئيسيتين لتلك المرحلة:
 القاهرة وبيروت. الأولى ما قبل ثورة يوليو والثانية منذ مطلع الستينات وحتى السنوات الأولى من الحرب الأهلية اللبنانية؟

- القاهرة وبيروت عاصمة واحدة لا عاصمتان ليست إحداهما بديالاً للأخرى. لم تنتقل الثقافة من القاهرة إلى بيروت في الخمسينات، كما قبال طه حسين. وإنما كادت الثقافة العربية، في تلك المرحلة، أن تسلك سبيلها القومي الصحيح: العاصمة الراديكالية كانت القاهرة، والعاصمة الليبرالية كانت بيروت. إنهما وجهان لعاصمة واحدة. والنكتة الشهيرة القائلة بأن القاهرة تكتب وبيروت تنشر وبغداد تقرأ، تعبير مشوه عن الحقيقة القومية، والمقصود بها تعدد المراكز الثقافية في الوطن العربي الواحد... فليس صحيحاً أن القاهرة مثلاً تكتب فقط. إنها تكتب وتطبع وتقرأ. وليس صحيحاً أن بغداد تقرأ فقط، فمن يقرأ هو الذي يكتب. والجزائر وعمان ودمشق والرباط والكويت وتونس، ينطبق الأمر نفسه عليها. ولم يحدث ذلك دفعة واحدة ومرة واحدة، وإنما على مراحل، لم تنتقل خلالها الثقافة من مكان إلى آخر، وإنما فرضت طبيعتها القومية في تعددية الأقطاب أو مراكز الإشعاع. ولكن هذا لا ينفي خصوصية القاهرة وخصوصية بيروت.

القاهرة تعني ذلك التراكم الثقافي المدهش، بدءاً من مكتبة الاسكندرية في العصر اليوناني، إلى إنجازات محمد على مؤسس الدولة المصرية الحديثة. هذا التراكم الثقافي \_ الحضاري أوجد في مصر مناخاً استدعى حضور رواد الفكر

والفن من سوريا ولبنان ومصر. وما تزال دار الهلال والأهرام ودار المعارف من الشواهد الباقية منذ أكثر من قسرن على ذلك التفاعل التاريخي مهما تعددت الأسباب العثمانية والانجليزية والفرنسية، فالنتيجة واحدة. وهي ليست «إقتصادية» أو «سياسية» إلا على المدى القصير وعلى الصعيد الفردي. اما في المدى الطويل فقد كانت الأفكار وحركة الترجمة وتطور الصحافة ونشأة السينما والمسرح، وغير ذلك من معالم الحضارة، هي الثمرة الباقية.

وقد استمرت القاهرة كبيئة لهذا التفاعل حتى أوائل الخمسينات، حين قامت الثورة الناصرية ببعض الإجراءات التي كان من شأنها نزوح بعض رؤوس الأموال والأفراد من جميع الجنسيات، ومن بينها الجنسية اللبنانية. لقد أدى تنظيم الصحافة وتأميم المصارف الأجنبية والشركات وبنوك الباشوات والبكوات المصريين إلى هجرات واسعة متلاحقة لم تقتصر على الأجانب أو العرب فحسب بل تجاوزتهم إلى المصريين أنفسهم.

لذلك يمكن القول أن «اقتصاديات الإستثمار الأجنبي» قد انتقلت إلى بيروت، وقد ترافق ذلك مع غياب الديموقراطية السياسية في مصر، والبدايات لعصر المال، وكانت بيوت هي الملجأ الإقتصادي والسياسي لعرب المال وعرب الثورة وعرب الأفكار والفنون.

ولكن الا تلمح فوارق كبيرة نوعياً بين هاتين العاصمتين الثقافيتين: القاهرة وبيروت. لو أعرف منك كيف وصلت إلى بيروت الثقافة لتقيم فيها فترة من الزمن؟

- لا يجوز المقارنة إطلاقاً بين المقومات المصرية للتفاعل المصري ـ اللبناني بين الربع الأخير في القرن الماضي ومنتصف القرن الحالي في مصر وبين الفترة الممتدة من منتصف القرن الحالي حتى بداية الحرب اللبنانية في ١٩٧٥ (أي ربع قرن تقريباً)... الفرق الأول أن الذي توجه إلى لبنان هم عرب المال من جهة، وعرب الثورة الفلسطينية من جهة أخرى. ولم يذهب من المصريين سوى عدة الوف من العيال في زمن الحرب، وعدة عشرات من الشتات السياسي الملتحق بالثورة الفلسطينية، وأقل من عدد أصابع اليدين من الكتاب وأساتذة الحامعات.

كان المصريون قد توجها إلى دول النفط، أساساً في الخليج. ولكن بيروت الثقافية \_ في المقابل \_ كانت ملجأ كتابات الغالبية العظمى من المثقفين العرب باختلاف اتجاهاتهم... في المجلات ودور النشر. غير أنني في هذا الصدد لا أنسى الحادث الاستثنائي، في أواخر القرن التاسع عشر، وهو اختيار الإمام محمد عبده لبيروت مقرأ مؤقتاً لمنفاه، حيث عمل مدرساً وكتب في مجلة «ثمرات الفنون».

اتذكر هذا الحادث الاستثنائي لأقول أنني أول عام ١٩٧٣، تلقيت مع ١٢٠ كاتباً مصريباً قرار لجنة النظام بالإتحاد الإشتراكي، بفصيلي من التنظيم السياسي الوحيد في البلاد، وعضويته شرط للعمل. حينذاك كنت مدعواً للمشاركة في ندوة في إحدى جامعات الولايات المتحدة الأميركية لأحاضر عن

المنهج النفسي في النقد المصري الحديث. كانت الدعوة من الجامعة، أما السفارة الأميركية في القاهرة هي من أبلغتني أنني ممنوع من دخول أراضي الولايات المتحدة، ولأنني كنت قد حصلت على تأشيرة الخروج، فقد قررت زيارة لبنان، حيث كانت مؤلفاتي تطبع في بيروت التي أكتب في بعض مجلاتها الثقافية. لم يكن أحد من أصدقائي يعلم أنني سأسافر إلى بيروت. كان الجميع يعلمون بأنني أعددت نفسي لتلبية دعوة جامعة برنستون وميشغان وبركلي التي يعلمون بأنني أعددت نفسي لتلبية دعوة جامعة برنستون وميشغان وبركلي التي وجهت إلي الدعوة في حال وصولي إلى أميركا الإلقاء بعض المحاضرات عن الأدب.

ولكنني سافرت إلى بيروت، قرب نهاية الأسبوع الثاني من مايو ١٩٧٣، حيث كان التوتر المسلح واضحاً بين الجيش اللبناني والمقاومة الفلسطينية، وبالتالي لم يكن ممكناً لأي صديق أن يستقبلني في المطار الذي أصبحت الطريق إليه منطقة عسكرية حتى منتزه «الكوكودي».

إذن أول زيارة لك لبيروت كانت مع بداية التوتر الذي انفجر حرباً
 أهلية في ١٩٧٥؟ ألا تذكر شيئاً عن بيروت، قبل ذلك؟

- لم تكن هذه هي المرة الأولى التي أرى فيها لبنان. كادت أن تكون المرة الأولى في مايو ١٩٦٧، حيث كنت عضواً في الوفد المصري بمؤتمر رابطة كتاب أسيا وأفريقيا. ولكن أجهزة الأمن التي ظلت تمنح تأشيرات الخروج للوفد على مدى أسبوع، كانت في اليوم السابق على السفر مباشرة قد تمادت في تأخير التأشيرة بالنسبة لبعض أعضاء الوفد حتى منتصف الليل، حين فوجئت باعتراضها النهائي على سفري.

ولكنني عام ١٩٦٩ سافرت إلى بغداد كعضو في الوفد المصري في مؤتمر الأدباء العرب. وفي عام ١٩٧٠ سافرت إلى دمشق، ومنها إلى لبنان في سيارة الروائية اميلي نصر الله وبرفقتنا الأستاذة نور سلمان. إلا أن علاقتي ببيوت تعود إلى منتصف الخمسينات حين كنت اكتب في «الثقافة الوطنية» و «الآداب» اللبنانيتين. وفي الستينات ـ وكنت في المعتقل ـ نشرت ما كنت أكتبه في السبجن في «الطريق» و«أدب» و«شعر» ونشرت كتابي «أزمة الجنس في الرواية العربية» من «دار الآداب»، ثم استمرت عبلاقتي بلبنيان تتبوطيد وتتعمق، وأقصيد عبلاقتي بالدوائس الثقافية والفكرية. ورحت أكتب عن الأدب اللبناني الحديث في وقت مبكر، وأعتقد أننى لاقيت بعض سبوء الفهم من جانب بعض الأصدقاء لأننى كنت أول من كتب عن أدونيس ويوسف الخال وأنسي الحاج وشوقى أبو شقراً وخالدة سعيد وتوفيق صايغ وجبرا إبراهيم جبرا في مجلة «شعر» الّتي اسهمت في تأسيسها وإدارة تحريرها عام ١٩٦٤ في القاهرة. وقد كانت هذه الأشياء من المنوعات، وأدبها من المحرمات، فجرؤت على كسر هذه القاعدة ونلت جزائى بهجوم مقذع من بعض الأصدقاء، بل انني حين كتبت عن سعيد عقل وعبد ألله غانم وميشال طراد وطالل حيدر، إتهمت فعالاً «بالخطيئة» التي لا تغتفر.

طبعاً لم تكن هذه الأسماء هي الوحيدة التي كتبت عنها. لقد اهتممت

بالأدب العربي خارج مصر منذ بدايات حياتي الأدبية، كقارىء أولاً، ثم كناقد بعد ذلك، وكان الأدب اللبناني وما يزال في مقدمة الآداب التي أتابعها بشوق فلبنان الأدبي جريتي يرتاد المجهول، وليس هو «أدب المهجر».

عندما دخلت عام ١٩٧٣ إلى مطار بيروت لم أكن بحاجة إلى من يدلني إلى لبنان. لقد عشت في مصر مجد الناصرية وهزيمتها، وفي لبنان عشت قمة ازدهاره ونهايته ... نهاية الإزدهار، لا نهاية لبنان، فاعتقادي ما يزال رغم كابوس الأهوال، أن لبنان لا ينتهى.

في مصر أصدرت مؤلفاتي الكثيرة في النقد الأدبي: «أزمة الجنس في القصة العربية»، «المنتمي»، «شعرنا الحديث إلى أين» «أدب المقاومة» وفي بيروت أصدرت مؤلفاتي الكثيرة في علم الاجتماع: «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث»، «الثورة المضادة في مصر». في مصر دخلت السجن سنوات والمعتقل شهوراً، ولكنني أنتجت. الهزيمة في ١٩٦٧ كانت موجعة موجعة لدرجة لا تطاق، كانت تكوي الأحشاء كياً. وفي بيروت عشت لحظات استثنائية، هي حرب أكتوبر، ورأيت الشعب اللبناني العظيم وكانه يحيا الحرب دقيقة فدقيقة، وبقبت شلاث سنوات وعدة شهور إلى أن غادرت في صيف ١٩٧٦ وكأنني لم أغادر. في بيرت لم أشعر أنني في المنفي كما كان الحال مع الامام محمد عبده. كانت القاهرة حاضرة دائماً، ولكن شيئاً آخر كان حاضراً أيضاً، هو «الوطن كانت القاهرة حاضرة دائماً، ولكن شيئاً آخر كان حاضراً أيضاً، هو «الوطن العربي» كله كمفهوم وهوية وناس وثقافة. ثم ان شيئاً تالياً كان حاضراً، وهو إكتشاف الينابيع الأخرى في داخلي. الحرية فجرت الآبار المجهولة أو المكبوتة أو المنوعة من الري. كتبت في عدة صحف ومجلات وسرت في المظاهرات واحبوت وأخطأت وأحببت واشتبكت في نقاشات وخصومات وصداقات، ولم أشعر بالغربة قط.

#### • والأن ماذا تعنى لك بيروت؟

- كنت بين عامي ٧١ و ١٩٧٣ قد شاركت في الانتفاضة المصرية السابقة على الحرب، وفي نقابة الصحافيين ومع الأدباء والطلاب. وقد اكتشفت في بيروت هذا الجو على نحو آخر. وأظن أن المناخ البيروتي بأمجاده ومآسيه قد أعطاني وفجر عطائي على نحو لم يحدث لي في بلد آخر. ولا أملك ترف التعبير بأن بيروت قد مات، ذلك يعني أن جزءاً مني قد مات.

#### وباریس؟

- في باريس الأمريختلف كليا. هنا «المنفى» أو «المهجر المؤقت». كانت حكومة السادات قد حاكمت أفكاري وأعمالي قبل مقتل زعيمها، ثم نفذت الحكم بعد حادث المنصة، بأن سحبت جواز سفري. وعشت ثلاث سنوات بلا جواز سفر، إلى أن حكمت لي المحكمة من جديد باسترداده. وقد استرددته بالفعل. وها أنذا الآن أستعد للعودة إلى مصر. وكان من المكن أن أقول للبنان. فالعودة إلى مصر أو إلى لبنان واحدة. إنني أشعر بالحرمان من لبنان، ولكن العودة إلى مصر تخفف عني كثيراً.

تخفف من حدة الإغتراب في أوروبا. فرنسا كانت «ملجأي» السياسي ولم

#### مراة المنفى

تلعب في حياتي دوراً كالدور الذي لعبته في حياة طه حسين أو مندور. ولولا وجود الصحافة اللبنانية لكان استمراري في فرنسا متعذراً. ولولم استرد جواز السفر لبقيت في تونس التي عشت في ربوعها فترات قصيرة، ولكنها مليئة. كانت تونس في وما تزال اكتشافاً بواسطته استكمل ثقافتي بمعرفة المغرب العربي. زرت الجزائر وليبيا والمغرب العربي ولكنني لا أعرف الخليج العربي. عودتي إلى مصر هي العودة إلى الينبوع. وهي ليست عودة بالمعنى الحرفي لأنني لم أنقطع عن مصر لحظة واحدة. كل ما كتبته كان عنها، وكل ما فعلته كان من أجلها. لا أشعر في عودتي بميلاد جديد، وإنما أشعر بمرحلة جديدة على وشك أن تبدأ.

# ما الذي دفعـك إلى العمل بالنقد الأدبي كشـاغل فكـر واختصاص؟ اعنى جذور هذه التجربة وفروعها؟

- بدأت تجربتي النقدية في واقع الأمر قبل ممارستي النقد. بمعنى انني عشقت النقد الأدبي كقارىء عشقاً ملك علي كل الحواس، بحيث وجدتني انكب على دراسة هذا الفرع من فروع الانتاج الأدبي وأتفرغ له تماماً، بعد أن كنت أمارس كتابة القصية القصيرة والشعر، وحتى الرواية والتمثيلية.

وأظن أنني بين عامي ١٩٥٥ و ١٩٥٦ إتخذت قراراً داخلياً عميقاً بأن أخلص للنقد وحده. ولا أشارك فيه فناً آخر. ومن الممكن القول بأن مقالاً لي لم ينشر قط، عن رواية «زقاق المدق» لنجيب محفوظ. وكان أول مقالاتي النقدية.

ولكن المقال الذي يمكن أن تؤرخ به بداية عملي النقدي هو الذي نشرته مجلة «الرسالة الجديدة» عن أول قصيدة تنشر أيضاً للشاعر عبد المعطي حجازي في عدد سابق من المجلة نفسها. وذلك منذ ثلاثين عاماً على وجه التقريب.

### أعيد السؤال إلى بدايته ما هي الدوافع إلى تركك الشعر والقصة والرواية والتمثيلية كما ذكرت واختيار النقد عليها جميعاً؟

- كان النقد الانكليزي هو الذي جذبني إلى معرفة النقد معرفة اصولية صحيحة. إضافة إلى ما التهمته من ثمرات النقد العربي خصوصاً لطه حسين، ومدرسة الديوان، ثم محمد مندور وللويس عوض. وقد كانت الرؤية النقدية التي انحزت إليها في ذلك الوقت المبكر مزيجاً من المنهج التاريخي، الذي يفسر العمل الأدبي بعصر الأديب. والمنهج الاجتماعي الذي يفسر العمل الأدبي ببيئة الأدب، ولعلك تلمح هنا أثراً لبعض أعمدة النقد الفرنسي لسانت بيف وثين، اللذين تعرفت عليهما بالواسطة وليس تعرفاً مباشراً.

#### ما هي الأجواء التي رافقت هذا التشبع والانجذاب للنقد للخوض في التجربة؟

- ثارت في مصر أنذاك عاصفة على أثر المعارك التي نشبت بين التقليديين والتجديديين. أو بين ما سمي حينذاك بمدرسة الفن للفن، ومدرسة الفن

أجرى اللقاء سعيد فرحات في «الراي العام» الكويتية ٢٢/١/١٨٦/١.

للحياة. فوجدت نفسي في قلب تلك العاصفة. ورأيتني مشغولًا للاتجاه الذي يستقطب محمد مندور، ولويس عوض، وعلى الراعي ومحمود أمين العالم. ولكني في وقت بالغ التفكير وضعت كلتا يدي على العديد من المأخذ والسلبيات الكامنة في تطبيق المنهج الواقعي. وقد صفت هذه الملاحظات بدارسة معروفة لي بعنوان: «الواقعية الاشتراكية في النقد العربي الحديث». وهي الدراسة التي كان صديقي محي الدين قد تسلمها مني قبل اعتقالي عام ١٩٦٠. لتنشر في عدد خاص بالنقد من مجلة «الآداب» اللبنانية وقد صدر فعلًا أثناء وجودي في السجن في كانون الثاني (يناير) ١٩٦١.

كان محيى الدين محمد هو مراسل «الآداب» في القاهرة، وقد اوكلت مجلة «الآداب» إلى الدكتور شاكر مصطفى مهمة نقد عددها الخاص بالنقد. فكتب في عدد فبراير (شباط) ١٩٦١ يقول إنني بهذه الدراسة وضعت اسساً نظرية جديدة في النقد الأدبي. ومع تقديري الكامل لهذا التقويم فانني، لا أدري، ما إذا كان هذا المقال قد صحح شيئاً في مسار النقد الواقعى.

ولكنني أدري أنه بالنسبة لي كان نقطة اعتبار جدي لأدوات البحث العلمي في النقد. فأنا لست متخصصاً في النقد النظري، لكني أعتقد أن ممارساتي

النقدية تحمل في تضاعيفها بنيتها المنهجية.

● هذا الحديث يقربنا من سؤال يتشكل: من هو الناقد في رايك؟

- لو أنني باعدت بيني وبين إنتاجي في النقد التطبيقي لقلت أن الناقد هو رسول الفلسفة إلى الأبد، وانني في هذه الزاوية لا أرى في النقد علماً بين العلوم ولا فناً بين الفنون، وإنما هو صبياغة فكرية تجمع بين بعض عناصر العلم وبعض عناصر الفن، وتتجاوزهما إلى الأفق الفلسفي. هذا الأفق في تجربتي النقدية هو ما يلى:

١ ـ إن الكشف عن المسار الرئيسي لأدبنا العربي الحديث، هو المهمة الأولى
 لأي نقد.. فما هو طريقنا الخاص في الخلق الأدبي، والتذوق الأدبي؟

أي ما هي خصوصيتنا الأدبية!

٢ - ما هي المؤثرات الأجنبية التي تفاعلت مع التجربة المحلية في الإبداع الأدبي؟

٣ - ما هي قوانين التطور النوعي المستقل لكل نوع أدبي بين الأنواع
 الأدبية التي تمارس كتابتها؟

٤ - في دّاخل كل عمل أدبي قيمتان: الأولى هي القيمة النسبية. وأداة التعرف عليها هي المقارنة بين هذا العمل وبقية أعمال الكاتب وأعمال معاصريه من بني وطنه، أو من خارج الوطن.

والقيمة الثانية مطلقة، نتعرف عليها بأداة التحليل، حيث لا يوجد في العمل الأدبي ما هو داخل، وما هو خارج، وإنما هو ظاهر، مستقل نسبياً عن الواقع، وهو كجزء لا ينفصل عن الحركة المعقدة لهذا الواقع. ومن التحليل نصل إلى القيمة المطلقة فعلاً بتفكيك العمل الأدبي إلى عناصره الأولية وإعادة تركيبها على نحو جديد.

 كل تجربة تمر بمراحل اكتمال. ما هي المراحل التي مرت بها تجربتكم؟ وكيف كانت هذه المراحل كعمل وإنتاج؟

\_ المرحلة الأولى من مؤلفاتي النقدية بدأت بكتاب بعنوان:

وازمة الجنس في القصة العربية»، وهكذا اقترنت بدايتي كناقد بالكتاب وليس بالمقال.

والنقطة الثانية في هذه البداية أنها اقترنت أيضاً بموضوع أو قضية أو محور يشكل العمود الفقري للبحث.

وهكذا صدر هذا الكتاب عام ١٩٦٢، وتبعه «دراستي في أدب نجيب محفوظ» الذي صدر عام ١٩٦٤، ثم «ثورة المعتزل» دراسة في أدب توفيق الحكيم، صدر عام ١٩٦٨، «شعرنا الحديث إلى أين؟» وصدر عام ١٩٦٨، «ادب المقاومة» صدر عام ١٩٧٠، «والتراث والثورة»، عام ١٩٧٧.

وسأتوقف مؤقتاً عند هذا التاريخ الذي غادرت فيه مصر. وستلاحظ أن كل كتاب من هذه المؤلفات يشتمل على قضية محورية. وتلاحظ أيضاً أن كل كتاب في هذه المؤلفات كان يطرح القضية للمرة الأولى.

فالمنتمي هو أول كتاب عن أدب نجيب محفوظ، وقبله «أزمة الجنس». ليس هناك كتاب واحد في مثل هذا الموضوع، وهكذا بقية الكتب. وستلاحظ أخيراً أن هذه الأعمال قد حرضت أجيالا من النقاد والدراسين وشجعتهم، ووجهتهم إلى اختيارات مشابهة، هي إمتداد لما جاء في تلك المؤلفات. أصبح هناك الآن عدد كبير من الكتب النقدية التي تتناول الجنس في الأدب، وأدب نجيب محفوظ، وتوفيق الحكيم، والحداثة، والمقاومة والتراث، وغير ذلك من قضايا لم يكن أحد من النقاد والباحثين يخصص لها كتباً كاملة.

وتلاحظ أن كتبي عن الأحياء. لقد كتبت عنهم في حياتهم، حتى أن كتابي عن سلامة موسى الذي ظهر بعد وفاته بأربع سنوات كان قد قرأه وعلق عليه، وهو بعد مخطوط. ولا أظن أن هناك من تجرأ مثلي من النقاد وخصص كتاباً كاملاً عن كاتبة مثل غادة السمان وهي ما تزال في ذروة عطائها. فهي من جهة امرأة، ومن جهة أخرى شابة وقد اعتدنا أن لا نكتب بجدية عن النساء أو الشباب. وستلاحظ أخيراً أن هذه الأعمال النقدية تحلل أعمالاً أدبية لكتاب من مختلف الأقطار العربية باعتبار الأدب العربي وحدة حية متكاملة. وبعد ذلك غادرت مصر،

• ما أهمية التجربة النقدية بعد خروجك من مصر؟

\_عشت بعد خروجي من مصر في بلدين منذ عام ١٩٧٣. البلد الأول هو «لبنان» عشت فيه عامين من السلم، ثم حرب السنتين.

والبلد الثاني هو «فرنسا» التي بقيت فيها حتى هذا اليوم الذي سأتوجه فيه إلى وطني مصر بعد هذا الغياب الطويل.

بالنسبة إلى لبنان، لم يكن ممكناً للمرء أو للكاتب أن يحيا شاهداً.. كان عليه أن يعيش ويموت قات للله أو قتيلاً. لم يكن هذا زمن الحياد السويسري. وقد أنحزت بطبيعة الحال مع بقية زملائي من الكتاب المصريين الشرفاء أمثال

الشهيد إبراهيم عامر الذي قتل في أثناء الهجوم على جريدة «بيروت» وميشال كامل، وسمير كرم، ومحمود عزمي وبكر الشرقاوي، ونبيل زكي، وطاهر عبد الحكيم، انحزنا جميعاً إلى صف الغالبية العظمى من الشعب اللبناني وإلى منظمة التحرير الفلسطينية.

وإذا كنت الوحيد بينهم الذي يعمل في الأدب، فإنني لم أستطع إلا أن اكتب في السياسة كتابات مباشرة في مجلات مثل «البلاغ» و «الدستور»، و «المحرر». وقد كانت حصيلة كتاباتي عن لبنان كتابا بعنوان «عرس الدم في لبنان» الذي صدر آخر عام ١٩٧٥، كأول كتاب عن الحرب اللبنانية.

ولكن الكتابة عن لبنان لم تمنعني لحظة واحدة من الكتابة عن مصر في الثقافة وفي السياسة. ففي تلك الفترة عينها أصدرت كتاب «ماذا تبقى من طه حسين» وهو نص الحوار الطويل الذي أجريته معه باسم مجلة «الطليعة» وكان خالد محيي، ولويس عوض، ولطفي الخولي، من الذين طلبوا حواراً جماعياً مع طه حسين، ولكنه لسبب المرض الشديد رغب في أن يكون الحوار مع واحد فقط. فوقع اختيارهم عليّ. وقد أنجزت هذا الحوار النقدي في فترة زمنية طويلة. ثم توالت الأحداث السياسية التي انتهت أول عام ١٩٧٣ بفصلي من العمل ضمن مائة وعشرين كاتباً مصرياً، كان من بينهم أغلب اعضاء أسرة مجلة الطليعة ورئيس تحريرها.

مما لم يسمح بنشر الحوار في ذلك الوقت إلى أن سافرت إلى لبنان، وتوفي طه حسين، فنشرت النص بكامله، وأضفت دراسة قصيرة مع مقدمة وخاتمة وصدر هذا الكتاب الصغير.

كما أصدرت كتاب «من الأرشيف السري للثقافة المصرية» وهو نبش في أسرار تلك المرحلة العصبية، التي انتهت باستقطاب واضح للمثقفين المصريين بين جناح ارتبط بحركة الطلاب والثورة الثقافية التي شهدتها مصر بين عام ٦٨ و ٧٣ من جهة، ومن جهة أخرى كان هناك الجناح الذي ارتبط بالسلطة ارتباط الموظف في إدارتها.

وقد كشفت في كتابي «من الأرشيف السري للثقافة المصرية» أوراق هذه المرحلة الدقيقة. حتى أوضع لهذا القارىء أن ثمة وجها مشرقاً لمصر يختلف عن العرجه العرسمي حينذاك، وأنه ليس صحيحاً أن المثقفين المصريين يمكن وضعهم جميعاً في سلة واحدة.

● كيف انتقلت إلى باريس وهل هناك مرحلة ثالثة؟

- إنتقلت إلى باريس بدعوة كريمة من صديقي العالم الاجتماعي الفرنسي الكبير «جاك بيرك». وهناك عملت في جامعة السوربون، وكتبت في الصحافة العربية المهاجرة إلى فرنسا.

وأنجزت في هذه المرحلة عدة كتب. منها كتابي «الثورة المضادة في مصر» وكتابي «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث». الأول كان في علم الاجتماع السياسي، والآخر في الاجتماع الثقافي. ولكن أهم أعمالي في النقد

الأدبي في تلك المرحلة كان كتابي عن غادة السمان الذي يمثل حينذاك أعلى مراحل تطوري المنهجي. فقد كنت استفدت من علم الدلالات وتحليل المضمون والبنيوية التكوينية دون أن تتحول بي هذه الفائدة لأن أكون ناقداً لسانياً أو بنيوياً، وإنما استطعت أن أستكشف بعض الأدوات المنهجية في علم الاجتماع الأدبى.

وحاولت أن أجدد بالتأصيل وليس بالنقل.

من إنتاج هذه المرحلة أيضاً كتابي «سوسيولوجيا النقد العربي الحديث» وهو العنوان الذي فاجأني به الناشر، لأن عنوانه الأصلي كان:

«نحو فسيولوجيا للنقد العربي»، فكان أن فرح بكلمة فسيولوجيا وشطب على العنوان الرئيسي الذي يدل تماماً على مضمون الكتاب، فهو دفاع عن النقد وليس تحليلاً فسيولوجيا.

سألتني عن تلك المرحلة ثمة مرحلة ثالثة أعتبرها كانت فعلاً مرحلة جديدة. بدأت بدعوة كريمة من صديقي الأستاذ محمد مزالي رئيس وزراء تونس وذلك للعمل أستاذاً زائراً في الجامعة التونسية وبقصد التعرف على جوانب الحياة الثقافية في تونس. وقد تقبلت الدعوة شاكراً على الفور لأن تونس والمغرب العربي بشكل عام ليس مكتشفاً من جانب مثقفي المشرق العربي. وبينما تستطيع دولة بترولية أن تجذب بعض المثقفين لزيارتها، وبينما تستطيع دولة أخرى قدمت مليوناً من الشهداء في ثورتها أن تجذب البعض الآخر من المثقفين العرب، فان تونس غير البترولية تكون قد ظلمت.. ونحن أيضاً ظلمنا أنفسنا لعدم التعرف عليها زمناً طويلاً. لذلك فإنني مدين بالشكر العميق لصديقي الاستاذ البشير بن سلامة الذي أتاح لي من الوسائل والفرص وكل المكنات التي استكملت بواسطتها ما كان ينقصني من وعي في الأهمية الاستثنائية الثقافة العربية في تونس منذ الفتح الإسلامي.

وقد أثمرت مرحلتي التونسية التي استمرت إلى اليوم، سواء في الوسط الجامعي أو في الوسط الثقافي العام. وخاصة أوساط المثقفين والمبدعين من الأدباء والفنانين. أثمرت ثلاثية فكرية نقدية عنوانها الرئيسي «الثقافة العربية في تونس». المجلد الأول منها عن «الفكر»، والثاني عن «الأدب والفن» والثالث عن «الدين والدولة» والمجلد الأول أنجز وهو تحت الطبع.

وحين أعود الآن إلى القاهرة فإنني اخترت تونس لتكون نقطة العودة.. ولم أشأ أن تكون باريس.. أي إنني لا أعود إلى مصر من المنفى، وإنما أنتقل من مكان ما إلى مكان آخر من أرض الوطن العربي. وإنني لا أرضى بغير العودة إلى مصر لأنني لم أنفصل قط عن بلدي في أية لحظة. وبالتالي فأنا استأنف حياتي داخل وطني بشكل طبيعي كناقد أدبي ومفكر إجتماعي، أنشد كما عهدني القارىء دائماً متابعة الأجيال الجديدة، والطموحات الجديدة، والالهامات الجديدة. وأنصت في عمق إلى نبض الشارع المصري الذي حرمت منه طويلاً.

● كيف تنظر كناقد للكاتب والوطن؟

- إنني من المؤمنين بأن الوطن هو الوطن، وليس الأرشيف.

\_ فالأرشيف قد يصنع خبيراً، أو مستشرقاً، ولكن الشارع وحده هو الذي يخلق الكاتب. وويل لمن كانت حياته هي الكتابة إذا تحول الوطن في حياته إلى أرشيف. انه حينئذ يصبح أي شيء إلا أن يكون كاتباً.

هل يمكننا أن نسمع رأيك بوجود رواية عربية بالمعنى الفكري
 والفنى للحداثة؟

وما هي الرؤية النقدية التي ينظر بها إليها اليوم في رأيك؟

\_ نعم، هناك رواية عربية حـديثة، لا بالمعنى الزمني وإنما بالمفهوم الغني والفكرى لحداثة البنية الروائية.

وبالرغم من أن الوانه تبدو كما لو كانت مفهوماً غربياً، إلا أنها في الحقيقة هي الرؤيا التي نقلت الرواية العربية من مرحلة التقليد المباشر للأشكال الروائية الغربية إلى مرحلة التأصيل الجمالي للبنية الروائية في الوجدان العربي العام. ولم يعد الناقد يستطيع أن يدرج بسهولة إحدى الروايات العربية الحديثة الجديرة بهذه التسمية في إحدى خانات المصطلح الروائي الأوروبي كقولنا في السابق هذه رواية واقعية وتلك طبيعية والثالثة رومانسية، وهكذا. إن عمل أدوار الضراط وجبرا ابراهيم جبرا وغادة السمان وهاني الراهب وعبد الرحمن منيف وبهاء طاهر وإبراهيم أصلان ويوسف حبشي الأشقر، لم يعد من المكن قسره في القالب الاصطلاحي الغزلي، بالرغم من انفتاحه يعد من المكن قسره في القالب الاصطلاحي الغزلي، بالرغم من انفتاحه يعد من المكن قسره في القالب الاصطلاحي الغزلي، بالرغم من انفتاحه اللامحدود على روح العصر الجديد.

إختيار الشخصية وبناؤها، واختيار الحدث وبناؤه، واختيار الموقف وبناؤه، كلها اختلفت عن «بساطة الماضي». وهي البساطة التي كانت تغري بالنقل والتشابه.

التعقيد الراهن هو جزء لا ينفصل عن تعقيد العصر الجديد ورؤاه، حتى أنه لم يعد ممكناً فصل الرؤيا عن البناء. أي أن الرؤيا ذاتها بنائية. تشكيل المادة الخام جزء من الرؤيا، التكوين الجمالي الذي يغطي المسافة بين المجرد والجسم الأدبى هو أيضاً جزء من الرؤيا.

لذلك، وكما انتهت المصطلحات القديمة كالرومانسية والواقعية النقدية، إنتهت ايضاً إشكالية الشكل والمضمون. وأصبح النقد الروائي، أكثر من أي وقت مضى، هو تحليل الرؤيا الروائية إلى ما لا حصر له من عناصر الفكر المضمر في خيوط وألوان النسيج الأدبي. وهو نسيج نوعي يخص البنية الروائية كنص لا ينفصل داخله عن خارجه،

دكتور غالي في سؤالي الأخير من هذا اللقاء أبحث عن رأيك في ثورة الشعر الجديد.. علاقته بالتراث.. وانتفاضته للتجدد؟

ـ تورة الشعر الجديد لم يكد يمضي عليها أربعون عاماً. وحال الشعر في بلادنا ليس كحال الرواية أو القصة القصيرة أو المسرح، ذلك أن لدينا تراثاً عريقاً في الشعر، هذا التراث ليس مخزوناً في المكتبات فقط، ولا هو مطبوع في كلمات فحسب.

تراثنا الشعري مجموعة من القيم والايقاعات والأفكار والصور والأخيلة

التي يتوارثها العرب أجيالاً بعد أجيال. أنه إذن تراث حي في الأذن العربية والمخيلة العربية والقلب العربي. ولم يكن المطلوب في أي وقت هو محو هذا التراث من الذاكرة الجماعية والوجدان العربي العام، فليس ذلك مستحيلاً فقط، وإنما هو جنون أيضاً. القطيعة مع الماضي الحي جراحه مستحيلة لا يجرؤ عليها سوى مجنون أو من أقدم على الانتحار.

لذلك، فإن ثورة الشعر الجديد، قد اقترنت بالشعر الغربي من زاوية الرؤيا الحضارية الحديثة، ولكنها لم تمزق جذورها ولم تسلخ نفسها من أرضها. وما كانت تستطيع ذلك لو أرادت. وهي لا تريد، لأن «الكلمة» هي نسبغ الشعر وروح الحياة في القصيدة. وطالما أن الشعر العربي ما يزال عموده الفقري هو الكلمة العربية...

فإن تراث هذه الكلمة من المفرد إلى الإيقاع إلى الصورة سيظل جزءاً لا يتجزأ من بنية القصيدة العربية إلى ما لا نهاية.

ولكن هذا الجزء الذي يحتفظ بكل عبقرية اللغة وخصوصيتها الكامنة والظاهرة، لا يقبل التجميد في ثلاجة الاستخدام العادي والمألوف.

وإنما هو يتحرك في إطار التحديث، حركت الخاصة. إلا أنه يتحرك، لا يتعالى ولا ينعزل في قوقعة من القداسة الشائهة. رؤيا الحضارة الحديثة تطبعه بمبسمها، فتصبح لنا لغتنا الحديثة في الشعر، وليس «اللغة الحديثة» لذلك يحدث هنا ما سبق حدوثه في الرواية، أي أنه يصبح عسيرا النقل عن لغات الأخرين: التشكيلات الصوتية والأداء اللساني وإيقاعات الوزن وتركيب الصور ويصبح التأصيل هو «التكوين العربي لروح العصر» في كتابة القصيدة.

وهي رحلة طويلة، ليست ثورة جيل الرواد. إلا خطوة أولى في طريقها الصعب. إنها رحلة تحتاج إلى أجيال. وهي لا تمضي في خطمستقيم.

فظروف الرواد في الخمسينات والستينات من هذا القرن تختلف كلياً عن مناخ السبعينات والثمانينات، وبالطبع، فليست الظروف هي التي تكتب الشعر، ولكنها من العناصر المؤثرة.

وقد تنعكس ظروف واحدة انعكاسات مختلفة على فنون متنوعة، كأن تزدهر الرواية مثلاً \_ وهو ما يجري حالياً في الأدب العربي الحديث والمعاصر \_ وقد ينعكس الشعر. إلا أن الازدهار والانتكاس كليهما لا يتخذ صفة الاستمرار، وإنما هي ظواهر مؤقتة تصوغ التحديات الطارئة.

ومن هنا فإنني كناقد ينشرح صدري لنهضة الرواية ولا يضيق بانتكاسة عابرة في مسيرة شعرنا الحديث.

● هل يمكننا القول: إن هناك حركة نقدية مستقلة متطورة في عالمنا العربي تواكب الحركة الأدبية، برواد ومتعاقبين يسايرون الحركة النقدية العالمية؟

- إن الحركة النقدية العربية المعاصرة تحتاج إلى وقفة طويلة نتأمل فيها ما تم إنجازه، وما فكرنا فيه، حتى نستطيع أن نواكب المتغيرات الحثيثة في أمرين، أولهما، إزدهار الآداب والفنون العربية الحديثة، وفي ظني أن هناك مرحلة ازدهار وبخاصة في الرواية والقصة القصيرة، وثانيهما هو مواكبة تطور أدوات النقد في الأدب العالمي كله.

والحقيقة أن النقد يختلف عن الفن الإبداعي في نقطة خطيرة جداً في أن النقد شديد الارتباط بالفلسفة، والفلسفة بدورها شديدة الارتباط بالعلم، والعلم بدوره شديد الارتباط بالحضارة، أي أن مجتمعاً ما في مرحلة مختلفة حضارياً لا يستطيع أن يثمر مناهج عظيمة في مجال النقد الأدبي، ولكن هذا المجتمع نفسه يستطيع أن ينتج اديباً عظيماً روائياً، شاعراً، كاتباً للقصة القصيرة... الغ، وهذا فرق خطير، ومن هنا تبدو المسألة كما لو كان قدراً علينا ألا ننجب نقداً عظيماً، ولكن المسألة ليست بهذه الدرجة من التبسيط. فالاجتهاد المستمر من المكن أن يخلق ما أسميه بالاتجاهات النقدية، وليست المناهج النقدية، لأن كلمة منهج تعني أن هناك فلسفة، بينما نحن لا نمتلك فلسفة واضحة، لأننا في مجتمع متخلف حضارياً وليست لدينا فلسفات كتلك التي نراها في الغرب، ولكن هذا لا يعني أن نتوقف، ولكن لا بد لنا من الاجتهاد والمحاولة لفتح الثغرات لاكتشاف طرق جديدة لاستنبات نقد جديد.

إن المرحلة التي بدأت بطه حسين والعقاد وميخائيل نعيمة وانتهت على وجه التقريب أواخر الأربعينات، هي مرحلة تأسيس النقد العربي الحديث، وفي الحقيقة فقد ورثنا نحن العرب رصيداً ضخماً من نقد الشعر عن الاسلاف، ولكننا عرفنا فنوناً جديدة كالرواية والقصة القصيرة والمسرح، وبالتالي أصبحنا بحاجة إلى تعرف مباشر على النقد الغربي الذي سبق العرب في معالجة هذه الفنون في بلاده، ومن ثم لم يكن هنالك مفر إلا أن نلجاً للنقد الغربي، مما خلق إشكالية كبيرة، فنحن محتاجون إلى التعرف على النقد الغربي لنقد الأدب

أجرى الحرار هلال الفارع «القبس» الكريتية ٢٣/١/١٨٦٨.

العربي، لأن توفيق الحكيم عندما أخذ عن الغرب قالباً مسرحياً، وكتب أهل الكهف، أو عندما كتب رواية عودة الروح، لم يأخذ إلا الشكل أو الإطار العام عن الغرب وملأه بالتجربة المحلية والوطنية، وهذه التجربة الوطنية تختلف عما يضمنه الغربيون آدابهم، ذلك لأن الأدب ليس وعاء زجاجياً لوضيع كمية من الماء أو غيره فيه، إنما هناك تفاعل بالغ التعقيد بين الشكل العام المستورد من الغرب والتجربة الوطنية المحلية (محسن، وسنية وعبد الغفور وسعيد، والنيل والترعة والقرية وغيرها). كل هذه المواقف هي خميرة وطنية محلية، وعندما تملأ الشكل المستورد فهي تعيد صياغته مرة أخرى، وتتدخل في تعديل هذا الشكل بما يناسبها، ومن هنا فان أدبنا أدب أصيل برغم أن شكله مستورد.

هذا بالنسبة للأدب الإبداعي، أما مشكلة النقد فهي تكمن في حاجتنا للنقد الغربي بمعنى أننا بحاجة لمعرفة ماذا تعني الرومانسية أو الكلاسيكية أو الواقعية أو الطبيعية، وإذا عرفنا ذلك تبقى المشكلة كما هي، إذ كيف نستطيع استخدام أدوات الناقد الغربي الذي عالج روايات بلزاك أو ديستوفسكي أو تولستوي، أو عالج مسرح تشيكوف، أو القصة القصيرة عند موباسان. كيف نستطيع استخدام تلك الأدوات في تعرضنا للفنون الأدبية العربية؟

إن ذلك هو التحدي العظيم الذي واجه رواد النقد العربي الحديث، إبتداء من «طه حسين» و «مارون عبود» و «العقاد» و «ميخائيل نعيمة» وغيرهم من العمالقة الذين واجهوا هذا التحدي، واجهوه أحياناً بترجمة النقد الغربي، مثال ذلك أن «العقاد» إهتم بنقد «هازلت»، واهتم «طه حسين» به «سان بيرس» و «بيتان»، وترجموا بعض الأعمال النقدية الغربية، وحاولوا تطويع هذه المصطلحات للأدب العربي، ولكن ظلت بصمة النقد الغربي واضحة على أعمالهم.

أما الجيل الثاني لهؤلاء فقد كان جيلًا اكثر اكاديمية، ففي حين كان طه حسين ومارون عبود والعقاد وميخائيل نعيمة يكتبون في الصحافة التي تمثل الشارع الشعبي والمستوى المتوسط من المعرفة، مما فرض عليهم تبسيط التعقيد الذي يقوم عليه النقد، كما فرض عليهم أنهم يواجهون جمهوراً عريضاً ليس منه طلبة الجامعات، في حين كان أمر هؤلاء بهذه الحال، كان الجيل التالي أقل تبسيطا وأكثر أكاديمية، لأن مؤلفات هذا الجيل الأساسية وجهت إلى طلبة الجامعات وإلى الأبحاث لكننا نجد أن الدكتور محمد منذر مثلاً يكتب عن النقد المنهجي عند العرب، فيستخلص لنا أهم قوانين نقد الشعر العربي القديم، لكن الشعر العربي المعاصر بقوانين النقد العربي القديم؟ هذه المشكلة خلقت لنا الشعر العربي الماسية والمسينات إلى ما الشعر العربي المعربي المعربي الديم هو قريب جداً من الشعر الغربي الحديث، وبالتالي فإن نظرية النظم عند الجرجاني مثلاً لم تعد قادرة الغربي الحديث، وبالتالي فإن نظرية النظم عند الجرجاني مثلاً لم تعد قادرة على تفسير أو تحليل قصيدة لبدر شاكر السياب، ولهذا فإن الإشكالية ظلت قائمة، ولكن فيما بين الخمسينات والسبعينات، إستطاع النقد أن يستبطن قستبطن

الحركة الأدبية وتجاربها المحلية، وأصبحت نظرة الناقد تتعدى المصطلح الغربي في النقد إلى العمل الأدبي العربي كما أنتجه أدباؤه، فحاول جيلنا استكشاف معالم التجربة الأدبية المحلية وإلا نخضع خضوعاً، آلياً ومطلقاً للمصطلح الغربي، ولكن حدث بعد تجربة هذا الجيل نوع من رد الفعل العنيف في إطار الأحداث الاجتماعية والسياسية الخطيرة التي وقعت في العقد الأضير منذ منتصف السبعينات، وهذه الأحداث أثمرت على صعيد الفكر الاجتماعي حركة سلفية لا تخطئها العين في كل الأقطار العربية، وكان رد الفعل الأدبي لهذه الحركة غريباً جداً، تمثل باللجوء الحضاري للغرب، وحصلت ردة في مجال النقد الأدبي، لأن الجيل الجديد الذي تلانا إتجه على الفور إلى الغرب من جديد، وبدأنا نسمع عن مدارس نقدية مثل البنيوية والألسنية، جعلت من جديد، وبدأنا نسمع عن مدارس نقدية مثل البنيوية والألسنية، جعلت الناقد العربي على اختلاف تواجده في الوطن العربي – يتخيل بأنه قد عثر على معجزة أو كنز نقدي ثمين يتمثل في مدارس نقدية حديثة جداً تستحق أن ننقلها إلى لغتنا.

والحقيقة أننى قد عشت هذه الفترة - فترة المدارس النقدية الغربية الحديثة \_ في أوروبا، وأعرف هؤلاء النقاد مؤسسي ورواد هذه المدارس الذين ينقل عنهم نقادنا الحاليين معرفة شخصية، أعرف الراحل «بارت» وأعرف «غريماس» وأعرف كل ناقد أدبي مهم في فرنسا خلال العقد الأخير، وبالتالي لن أخدع بالبريق الذي يمكنه أن يخدع غيري ممن يسمعون الآن عن هذه المدارس ويتبنونها، كما أن معايشتي للنقد الأوروبي في بلده تجعلني أقول: إننا نقلنا مدارس نقدية قد بدأت تموت في الغرب، نحن بدأنا نحيي شيئًا ميتاً، ولم نتعرف على البنوية في قمة ازدهارها، حيث بدأت في الثلاثينات وانتهت في منتصف الستينات، ولم يعد لها وجود الآن في الغرب، في الوقت الذي يأتي بعض النقاد العرب ويأخذون بهذه المدارس، ولا يأخذون بالمذهب النقدي نفسه، لكنهم يأخذون بالنتائج التي عنها هذه المدارس، دون أية معرفة بالسياق الذي أدى إلى هذه النتائج، أي بالمقدمات والاختبار الواقعي لهذا المذهب أو ذاك، ومن ثم كانت هذه الضبجة أو الفوضى النقدية الحالية، التي من سمتها الغموض الشديد دون عمق، والفجوة التي تنزداد اتساعاً يوماً بعد ينوم بين النقد والجمهور ذلك لأنبه لا يستطيع ناقد في العالم أن يدعي بأنبه يكتب لنفسه، ربما يدعى ذلك الأديب، ومع عدم صدقهم في هذا الادعاء إلا أننا يمكن أن نسامحهم ونقبل ادعاءهم موقتاً، بينما لا يمكننا تصديق ناقد يدعى بأنه يكتب لنفسه، ذلك لأن وظيفة الناقد هي تجلية الغموض وتطيل التراكيب المعقدة ليصل برأي واضح إلى جمهور ما، بوجه إليه خطابه، أما الفجوة الأكثر خطورة فهي التي وقعت بين النقد والأثر الأدبي، والحقيقة أن هذا النقد لم يعد في الفترة الأخيرة قادراً على تقديم أي رؤية للأديب الذي ينتج هذا الأدب، سواء كان أديباً معقداً أو أديباً واضحاً، ولم تعد هنالك تلك العلاقة التي كانت موجودة باستمرار في العصور السابقة علينا، فمثلاً عندما كتب توفيق الحكيم مسرحية «أهل الكهف» عام ١٩٣٤، لم يستطع المجتمع المصري تقبلها، ذلك لأن

المجتمع العربي كله كان يتصور أن الشعر هـو الأدب وغير ذلك فلا وجـود له، أما أن يأتي مـارون نقاش من لبنـان، وجورج أبيض وبعض الممثلـين المصريين وغيرهم، وينصبون خشبة ويشخص عليها الناس، فهذا ما لا علاقة له بـالأدب، هكذا كان المجتمع المصري يفكر عنـد صدور «أهـل الكهف»، فماذا حـدث بعد ذلك؟

لقد كتب طه حسين مقالة واحدة عن مسرحية أهل الكهف، جعل بها الجمهور المصري يعترف بأهل الكهف وبالمسرح عموماً كفرع من فروع الأدب.

إن هذه الصورة التي أقدمها تبدوكما لوكانت صورة متشائمة ولكنني اتكلم عن قطاع من الجيل الجديد في النقد، لكن النقد العربي أشمل من أن ينحصر في قطاع نقدي معين من هذا الجيل، فما زال بيننا نقاد يكتبون بطريقة مختلفة تماماً عن الطرق الحديثة وهؤلاء ينضجون التجربة العربية في النقد، وهم على اتصال وثيق بالجمهور، لست متشائماً ولكني كنت أود أن تنحصر الهزيمة في المشكلات السياسية والاقتصادية والاجتماعية فقط، ولا تتجاوز هذه الأسوار إلى الأدب وإلى النقد الذي نفترض فيه أن يكون جندياً متقدماً للمساهمة في محو الهزيمة التي نعانيها.

● قلت بأن قطاعاً من جيل النقاد الحاليين قد أخذ نتائج مدارس ميتة واحياها فيما بيننا، فماذا أخذ جيل غالي شكري والجيل الذي سبقه من الغرب؟

- نحن لم ناخذ النتائج، لكننا كنا نستوعب السياق المتمثل في المسافة الواقعة بين المقدمة والنتيجة، أي اننا ندرس الحضارة الغربية التي أثمرت فلوبير أو مدام بوفاريه مثلاً، المجتمع الغربي أثمر هذه الرواية، التي كتبها الروائي على هذا النسق دون ذاك فجاء النقاد الذين اصطلحوا على تسميتها بالرواية الواقعية، وفرقوا بين الواقعية النقدية عند فلوبير، والواقعية الطبيعية عند بلزاك.

وعندما أتي أنا لأكتب عن نجيب محفوظ، وقد حدث ذلك في كتابي «المنتمي» والذي هو أول دراسة شاملة عن أدب نجيب محفوظ منذ أكثر من عشرين عاماً، فانني لا أبحث عن الحب والمجد والموت في رواية نجيب محفوظ وأقول أنه مذا أدب رومانسي، أو بعض رواياته التي تتخذ طابعاً فرعونياً وأقول أن هذا أدب رومانسي، ولا أبحث عن العناصر البيولوجية التي تحرك شخصياته كما هو الحال عند «زولا» وأقول أنه واقعي طبيعي، ولا أخذ موقفه الساخط على المجتمع والسلطة وأقول أنه واقعي نقدي، وإنما أحاول أن أقرأ نجيب محفوظ من المداخل، فلقد استفدت من المصطلح الغربي بأني فهمت ما يقصدونه من الواقعية والطبيعية وغيرها، فالذي يعنيني من نقدهم هو الطريق وليس النتائج التي يلهث وراءها بعض نقادنا الآن.

إذن عندما أقول أن نجيب محفوظ ليس واقعياً إشتراكياً، وليس واقعياً نقدياً، وليس واقعياً نقدياً، وليس واقعياً نقدياً، وليس واقعي، لكنها ليست الواقعية الأروبية، فعندما يكتب عن حي سيدنا الحسين فهو واقعي، لأنه يكتب

عن الحارة المصرية وعن الفئات الشعبية المصرية بأسلوب شعبي، بعكس غيره ممن كتب عن الشعب المصري من وجهة نظر ارستقراطية. من هنا أكون قد استفدت من النقد الغربي، ولكنني تفاعلت مع التجربة الأدبية المحلية والتي أبدعها الأدبب المحلي، تلك التجربة التي لها خصوصية برغم اشتراكها مع الآداب الأوروبية في مظاهر متعددة.

هل يعنى ذلك أننا نستطيع أن نطرح جانباً التسميات التي الآداب كالرومانسية والواقعية وغيرها؟

\_ هذه المصطلحات أرفضها رفضاً قاطعاً برغم استخدامي لها، لأن هذه المصطلحات في رأيي عاجزة، وهنا تبرز قضية المنهج الذي تحدثنا عنه في البداية، فنحن لدينا إتجاهات في النقد، ولا نملك المناهج، لأنه ليست لدينا فلسفة خاصة. ذلك لأن الناقد هو رسول الفلسفة إلى الأدب، وعلم الجمال هو جزء من الفلسفة، وهو فلسفة الفن، وهو يناقش لحظتين: لحظة الخلق ولحظة التذوق، لذلك فهو ينتمي إلى مجال الفلسفة، ونحن لدينا في تاريخنا فلسفة عظيمة في الحضارة العربية الإسلامية، ولكننا نحن ورثتها الشرعيون لم نأخذ عنها لمدة ألف سنة، بينما استطاع الغربيون استيعابها، ومن هنا فإنه من غير المكن أن نعود إلى نقطة البداية إلى حيث انتهى الفارابي والكندي وابن رشد لنأخذ منهم مصطلحات دخلت في السياق الحضاري العام وتطورت على أيدي الآخرين، كما لا يمكننا اعتبار الغربيين لصوصاً سطوا على فلسفتنا وحضارتنا، في الوقت الذي لم نجترم ميراثنا فنأخذ به ونطوره، لذلك كان لراماً علينا أن نتعامل مع التراث الإنساني من موقعنا التاريخي الاجتماعي فنأخذ ما يناسبنا بقدر استيعابنا وتمثلنا له.

- لا يجوز اتهام القارىء بأي حال من الأحوال، كما أننا في السياسة لا يجوز أن نتهم الشعب، فالقارىء بحاجة إلى النقد وإلى الناقد ولكننا الآن على صعيد المنبر النقدي وصلنا إلى النقد الأكاديمي داخل جدران الجامعات، أي أن المدرس الذي يريدان يترقى إلى استاذ مساعد، أو من أستاذ مساعد إلى أستاذ، عليه أن يكتب دراسة نقدية موجهة إلى طلابه الذين هم جزء من جمهور النقد، وليسوا هم النقد، لأن جمهور النقد الحقيقي هو خارج جدران الجامعة، هو هذه الملايين التي تقرأ نجيب محفوظ ويوسف إدريس ونزار قباني ومحمود درويش وغيرهم، وهذا هو جمهور النقد.

أما الطرف الثاني في المعادلة فهو النقد الصحفي، وللأسف الشديد، فإن الصحافة التي كانت منبراً خطيراً للنقد الأدبي في جيل طه حسين ومارون عبود، وكانت تتحمل النقد الموضوعي الدقيق حتى ولو احتل فيها صفحة كاملة، ويجب أن يعرف الجميع بأن أهم كتب طه حسين والعقاد نشرت أولاً

مقالات في الصحف، وهذه نقطة في غاية الأهمية، مما يعني أن الصحافة كانت جسراً حياً بين الناقد والجمهور الواسع، لذلك كان النقد أنذاك مؤثراً على القارىء، فعندما كان الناقد يقول للقراء إقرأوا هذا الكتاب أو ذاك، كان الكتاب يغذ من السوق وبعدة طبعات، أما الآن فقد أصبح الأمر مختلفاً، فلم يعد هناك نقاد يكتبون في الصحافة، وإنما أصبح هناك نقد صحفي لا يستغل الصحافة كوسيلة، لكن العكس هو الذي يحدث، إذ تستغله الصحافة بمعنى انه مطالب بسد فراغ، ولا يحتاج لأكثر من قراءة سريعة جداً للعمل الأدبي، وإحياناً يصل الأمر إلى ما هو أخطر من ذلك، حتى أن المصرر لا يقرأ الكتاب وإنما يكتفي بما كتب على غلافه، كما تتدخل ظاهرة المجاملات الاجتماعية وكأن الصحيفة أصبحت وسيلة دعائية، فابتعد بذلك النقد الأدبي الحقيقي عن الصحافة اليومية والاسبوعية التي لا أزال أعتبرها منبراً بالغ الأهمية.

وكذلك فأن الصحافة الأن ترفض نشر عمل نقدي يحتل مساحة كبيرة من صفحاتها بعكس ما كان يحدث في زمن طه حسين، حيث كانت هناك صحيفة اسمها «السياسة» تقبل أن يكتب فيها طه حسين صفحة أو صفحتين أو أكثر في مجال النقد، أما اليوم فالمطلوب هو بضعة أسطر سريعة، مما يغري المحسرد والناقد ويشجعهما على الاستهتار والابتعاد عن الوظيفة الحقيقية للنقد الأدبي.

لذا يجب في هذا السياق أن أذكر الناس بأن أعظم مجلة أدبية في العالم، هي الملحق الأدبي لجريدة التايمز، ذلك الملحق الذي كان يكتب فيه عمالقة النقد الانكليزي والأميركي عن الظواهر الجديدة في الأدب واكتشاف المواهب الجديدة، وإعادة النظر في المسلمات والبديهيات التي تسود أحياناً حياتنا الأدبية وتجبرها على الركود.

لقد إفتقدنا نحن \_ وللأسف \_ المنبر الصحفي القادر على جذب الأقلام الكبيرة الحقيقية.

# ماذا إذا لم يوجد الناقد الحقيقي الذي يثري كاملة في صحيفة، ويصنع للصحيفة جمهوراً خاصاً من متذوقي ا ؟

\_ ليس هذا صحيحا، فباستثناء الذين رحلوا عنا، ما زال النقاد موجودين، ولكن لكي يكتب الناقد مقالاً في جريدة يومية فإن عليه أن يتحمل الكثير، إذن من الصعب جدا أن تقبل الصحيفة مقالاً حقيقيا، كما كان الحال في السابق، فإذا قبلت فهي في الأغلب إما أنها لا تكافء الكاتب المكافأة المناسبة، وإما أنها لا تسمح باعطائه الحرية الكاملة في التصرف بمقاله سواء من ناحية الحجم أو زمن النشر أو ظروفه، وباستطاعتي تسمية ما لا يقل عن خمسين ناقدا كبيرا من مختلف الأقطار العربية لا يقلون عن زملائهم في أي مكان من العالم من ناحية الثقافة أو الخبرة أو المقدرة النقدية، ولكننا نصر على معاملة نقادنا معاملة لا ترتفع إلى مستواهم العلمي ونفترض عدم وجودهم تبريرا لهذه المعاملة.

# • هل الصحافة هي العائق الذي دون انتشار وتطور الحركة

# النقدية في العالم العربي؟ وهل هي السبب في ضمور وانحسار جمهور النقد الأدبى؟

\_ ليست الصحافة فقط، ولكنها عنصر رئيسي. فإذا أردت أنا كناقد مثلاً أن أشارك في المجتمع فلا أكتب الكتاب الذي يطبع منه ثلاثة آلاف نسخة فقط، وإنما أكتب في الصحيفة التي توزع مليون نسخة كما في مصر مثلاً فإذا ما قرأ مقالتي عشرة في المائة ممن يقرأون هذه الصحيفة فإن ذلك يعني أن مائة ألف قارىء قد اطلعوا على موضوع نقدي، وهذا بحد ذاته مكسب كبير جدا لا يمكن تحقيقه في مجال أخر غير الصحافة.

وقد كان ذلك يحدث في الصحافة المصرية، فكان يكتب فيها لويس عوض وعبد القادر القط، وشكري محمد عياد، وصلاح عبد الصبور، وعلى الراعي، وغالي شكري وغيرهم، أما الآن فلم يعد ذلك ممكنا، ليس فقط بسبب الصحافة وإنما لأسباب أخرى مما كان له تأثيره على النقد، ذلك لأن النقد أكثر من غيره ظاهرة اجتماعية، وهو في ذلك أكثر من الفلسفة، لأن الفلسفة لا تحتاج إلى الصحافة لكنها تحتاج إلى الأبحاث الجامعية والأكاديمية المغلقة. أما النقد فظاهرة اجتماعية لأنه يخاطب الناس، وهو ليس مونولوجا وإنما هو حوار.

والحوار في المجتمع العسربي انقطع منـذ عام ١٩٧٠ وحتى الآن، وهـذا هو أصل الداء، فالحوار انقطع بمعنى القمع، بمعنى إعادة صبياغة المجتمعات العربية في ضوء ثورة النفط، مما أدى إلى خلخلة حقيقية في طبقات المجتمع العربي، كما حصل تزييف للوعى وإشاعة الوعي النزائف تحت مظلة الانفتاح الاقتصادي، وانظر كيف خلقوا تعبيراً أو مصطلّحاً وأسموه «الانفتاح» وهو في الحقيقة يعني التبعية الاقتصادية للامبريالية العالمية، وهذا تزييف في الوعي، كما هو الحال في القمع والقهر الذي يتخذ شكل سيادة القانون والذي أسموه ديمقسراطية، وفي الحقيقة فانه لم يكن هناك \_ بشكل عام \_ وجود للحوار داخيل المجتمع العبربي سواء عبلى صبعيد المجتميع والسلطة، أو عبلى صبعيد المثقف وحركة الشارع، لقد حصل انقطاع وفقدان للصلة الحقيقية، ومن هنا فاننى أرى ـ كالحالم اجتماع ـ إن هذه هي قاعدة غياب النقد، تنبني فوقها عدة أشياء من بينها الصحافة، وليست الصحافة فقط هي المسؤولة عن غياب النقد، فالإذاعة والتلفزيون \_ وهما غالبا ملك للدولة \_ لهما دورهما السلبي ايضا، ففي النزمن الناصري مثلا، كان في الإذاعة برنامج يسمى البرنامج التّاني. وهو موجه خاصة للثقافة الدسمة وكان يسمعه في مصر وحدها أكثر من خمسة ملايين من المهتمين بشؤون الثقافة، يسمعون من خلاله نقدا عن هوميوس وشكسبير والمتنبي ويوسف ادريس وغيرهم، وكان في داخل هذا البرنامج برنامج يسمى «مع النقاد» حيث كنا نشترك مع المؤلف للنص الأدبي في مناقشة أهم جوانب هذا النص لاطلاع المستمعين عليها، كما كان هنالك في التلفزيون برنامج يسمى «الأمسية الثقافة» للغرض ذاته، وكنا نبتكر أشياء جديدة في النقد لجذب المستمعين والمساهدين، فمثلاً كنا نتمثل «روسكانينكو» قاتل المرابية العجوز في الجريمة و العقاب، ونخرجه من رواية ديستوفسكي ليدافع عن نفسه أمام النقاد، حيث كنا ننظر إليه كل من وجهة نظر معينة، بينما عليه الدخول في حوار مع كل ناقد ليدافع عن نفسه، وقد يتهم ديستوفسكي أو يتهم نفسه ويدافع عن ديستوفسكي، وهكذا كنا نخلق جواً نقدياً مشوقاً جذاباً بتحويل النقد إلى نوع من الدراما ونخرج عن فرض فكرة المقال النقدى الطويل المل.

ثم هناك دور النشر المتمسكة به «ثلاثة آلاف نسخة» فقط، فمن الذي قبال بهذا العدد وفرضه على المؤلف؟ ولا ننسى فضائح السرقات، والتنوير وهضم حقوق المؤلفين. كل هذه الأشياء هي هرم قاعدته فقدان الحوار في المجتمع العربي المعاصر وهذا الهرم هو السبب المباشر في غياب النقد العربي إلى حد كبير.

● هذالك أسباب تقف وراء انحسار العملية النقدية، كما أن هنالك حلولًا وتصورات لبناء القاعدة النقدية السليمة، عرفنا بعض الأسباب السلبية، فما هي الحلول والتصورات التي من الممكن أن تنهض بالنقد؟

- بالنسبة للنقد ليس هناك حل بمعزل عن التغيير الحضاري الشامل.. فنحن ومنذ هزيمة ٦٧ وحتى الآن لا نزال نعيش عصر الهزيمة المستمرة، وفي ظني أن مناخ الهزيمة سيظل ضاغطا أو جاثما على النقد الأدبي، ما لم تحدث تغييرات أراها تختمر الآن في مجتمعنا العربي.

ويمكن للرؤيا الرياضية والرؤيا الالكترونية أن تتنبأ ببساطة في ظل الأوضاع الراهنة وتقول بأن العالم العربي سائر إلى زوال لا محالة، وأن حضارتنا تسير حثيثا نحو الانقراض بكل المعايير. لكن هذا ليس صحيحا على الاطلاق، وقولي هذا ليس ايمان متصوف، ولكنه إيمان بالإنسان العربي الذي أثبت في مراحل تاريخية متعددة بأنه قادر على أن يفاجيء الحسابات بما هو ليس في الحسبان.. ومن هنا فإنني لست متشائما بالنسبة لمستقبل النقد، لأنه جزء من العملية التغييرية المنتظرة، ذلك لأن الحل الشامل بالنسبة للثقافة العربية المعاصرة يكمن في كوننا على صلة وثيقة بما سيتم من تغيير.

● هنالك علاقة من نوع ما تربط بين أركان ثلاثة تكون في مجملها الثقافة: الكاتب ـ القارىء ـ الناقد. ما طبيعة هذه العلاقة؟ وهل هناك من كلمة توجهها لكل من هؤلاء؟

- إن الدورة الصحية الجيدة التي لا تساويها دورة اخرى هي دورة الكتابة والقراءة والنقد، ولو غاب عنصر من هذه العناصر في أية لحظة لحصل خلل في البنية الفكرية أو بنية الوعي عند الإنسان، لأن الأدب في النهاية وعي والنقد هو وعي الوعي والقارىء هو كل شيء، وكل المطلوب هو أن تكون الدورة الثلاثية العناصر موجودة.

أما في ما يتعلق بالكلام الذي من الممكن أن أو جهه لهؤلاء، فليس لدي أي كلام أتوجه به إلى عنصر من هذه العناصر، لأن الكلام في هذا الأمر يعني أن أكون خارج الظاهرة، فالقارىء يقرأ سواء قلت له اقرأ أو لا تقرأ، وكذلك الكاتب، إلا أن الناقد أكثر من غيره قرباً إلى فكرة النضال، فالأديب لا يملك ــ

أحيانا \_ إلا أن يكتب، بعد أن تصبح الرواية، أو القصيدة في حالة اضطرام شديد في صدره، والقارىء قد يصاب \_ أحيانا \_ بالملل، ولكنه في النهاية لا يجد غير القراءة أما الناقد فإن النقد يعتبر بالنسبة لله قضية نضالية تحتاج من الناقد العربي الآن وأكثر من أي وقت مضى، وأكثر من أي ناقد آخر، أن يعي التضحيات الملقاة على عاتقه، وأن يفهم بأن النقد أكبر من أن يكون عملية كتابة بحتة، بل عليه أن يعي بأن هنالك هدفا حضاريا حقيقيا يتحقق من خلال قلمه وعمله، ولذلك فإن عمله هو الأكثر خطورة وأهمية في الدائرة التي تحدثنا عنها.

# ● ما هي آخر اعمالكم الأدبية والفكرية؟

- أنا بصدد إعداد مشروع في علم اجتماع المعرفة عنوانه الكبير هو «ديكتاتورية التخلف العربي» يتكون هذا المشروع من خمسة مجلدات، المجلد الأول عنوانه «مقدمة في تأصيل سوسيولوجيا المعرفة»، والمجلد الثاني عنوانه «سوسيولوجيا السلطة» وعنوان المجلد الثالث «سوسيولوجيا العقل الفردي» والمجلد الرابع عنوانه «سوسيولوجيا العقل الجماعي» والخامس عنوانه «الاشكالية الخلدونية المعاصرة من سوسيولوجيا المعرفة إلى سوسيولوجيا الحضارة».

وأعتقد بأن المكونات الأساسية في ابن خلدون تفضي بنا إلى علم اجتماع الحضارة بعد ضياع طويل في رؤية ابن خلدون من زوايا تجزيئية أحيانا من الزاوية السياسية ومرة من الزاوية اللغوية ثم الزاوية التاريخة، وإلى أخره، وهي في الحقيقة سوسيولوجيا الحضارة وهو ما كان يعني به ابن خلدون في مصطلحات تناسب زمانه وليست مصطلحات زماننا - هذا هو المشروع الذي أنجزت منه بالفعل المجلد الأول وهو الآن تحت الطبع في بيروت، وهو تفصيل وتأصيل لعلم الاجتماع المعرفي بالنسبة لقضايانا العربية.

ما هي هذه القضايا بالفعل وليس بالوهم فأحيانا ندعو بعض المشكلات قضايا وهي ليست أكثر من عوائق أو صعوبات عادية لا بد من وجودها في الحياة القضايا الأساسية كقضية الهوية مثلاً التي أصبحت موضع شك واختلاف بين تيارات فكرية متباينة في السنوات العشر والخمس عشرة الأخيرة الهوية هل هي قطرية أم هي الهوية العربية الإسلامية، لا كنموذج مسبق وإنما كنموذج يكتسب من الحركة التاريخية الاجتماعية للعرب المعاصرين هذا هو المشروع في علم الاجتماع – أما المشروع الأدبي الذي انتهيت منه بالفعل فهو دراسة نقدية مقارنة بين جيل الستينات في الأدب المصري الحديث هناك موجتان بارزتان في تاريخ هذا الأدب أولهما الموجة الأربعينية التي تتمثل، في أدب روائي مثل عادل كامل ونظمي لوقا ولويس عوض ومحاولات في القصة أدب روائي مثل عادل كامل ونظمي لوقا ولويس عوض ومحاولات في القصة القصيرة والمسرحية القصيرة كما هو الحال عند بشير قارس أما جيل الستينات

أجرى الحديث عبد السلام لنصيلع في والعمل، التونسية - ٤ فبراير (شباط) ١٩٨٦.

فمعروف هو جيل أمل دنقل ومحمد عفيفي مطر وإبراهيم أصلان وجمال الغيطاني.

#### ● هل لديكم مشروع رواية جديدة؟

- رواية جديدة، نعم - بعد صدور روايتي «مواويل الليلة الكبيرة» هناك موضوع يلح على وجداني إلحاحا شديدا هو رحلة الإمام عبده إلى بيروت وباريس وتونس والجزائر - وأنا اسميها رحلة وليست رحلات - هذه الرحلة ما يقابلها من رحلات معاصرة معاكسة، أقصد أنه بينما كان محمد عبده مصلحا دينيا مستنيرا منذ قرن تقريبا، نشاهد الآن الفكر الديني وقد استحال إلى موجات لا علاقة لها بعنصر الاصلاح ولا بعنصر النهضة وإنما هو يؤدي دورا معاكسا للدور الذي قام به الكواكبي ومحمد عبده والطاهر بن عاشور وغير معاكسا للدور الذي قام به الكواكبي ومحمد عبده والطاهر بن عاشور وغير القطاعات العريضة من الجماهير ومن موقع المستقبل.

لن أحكي لك الرواية لأنني لم أكتبها بعد وإنما فكرتها هي هذه: مقابلة او تقابل بين عصر محمد عبده وعصرنا الحالي من شخصية محمد عبده نفسها ومن خلال شخصيات شابة تنتمي إلى العصر الحاضر.

# من هذا المنطلق ما هو فهمكم وتصوركم للعمل الروائي الهادف والناجح؟

- في الحقيقة أنا أفصل بين تصوراتي الروائية كناقد وتحققاتي الروائية ككاتب لرواية واحدة حتى الآن أحاول أن أفصل وأميز بين الاثنين فليس هناك مفهوم ثابت للرواية لأن كل فن قابل للتطور والتجديد والتغيير، وقد حاولت في «مواويل الليلة الكبيرة» لا أن أحدد وإنما أن أطابق بين القضية التي أعرض لها وبين الشكل الروائي إن جاز التعبير.. هذه المطابقة استحدثت كما قيل شكلاً أدبيا مغايراً للشكل السائد ولن أقول شكلاً جديدا، وبالتالي هل يتلاءم هذا الشكل الجديد مع مفهومي الشخصي كناقد في الرواية؟

لا أعرف، فكل ما أعرفه حين أتناول عملاً روائياً بالنقد والتحليل يخضع ذلك لموازين تختلف نوعياً عن موازين كتابة الرواية وفق مفهوم خاص بهذا العمل الروائي بالذات وليس بشكل عام ومطلق.

# ● ما هي أبرز اهتمامات الحياة الثقافية في مصر الأن؟

- الثقافة المصرية عكس الواقع المصري فهي في تطور وتبذل من الجهد ومن الطاقة ما يرتفع بها كثيراً عن مستويات الواقع الآخر، كالمستوى الاقتصادي مثلاً أو المستوى الاجتماعي - أنا أعتقد أن المستوى الثقافي في مصر الراهنة هو مستوى جيد هناك أجيال جديدة ومواهب جادة، وهناك طاقات قادرة بالفعل على التعبير واستحداث الرؤى الجديدة خصوصا في الرواية والقصة القصيرة، هناك محاولات ومنهجيات نقدية سواء اتفقنا معها أو اختلفنا إلا أنها جادة هي الأخرى - هناك صراع بين الأفكار الأدبية لا شك فيه، وأظن أن الذين يقودون حركة النهضة الأدبية المعاصرة في مصر هم أولئك الذين يرتبطون بالشعب

المصري ارتباطاً عميقاً وعضوياً ولا يتخلون عنه ولا عن سماع كلمته الحقيقية العميقة الأصيلة التي تحتاج إلى أذن مرهفة حتى تستطيع التقاط نبض الشارع المصري الحقيقي، الذين يقودون النهضة الأدبية في مصر هم الذين يقفون إلى جانب نضالات الشعب المصري.

هم الأبناء البررة للشعب المصري، الذين يعبرون بصدق عن تطلعاته ولا تغريهم اطلاقا المكاسب الآنية مهما كانت الصعوبات التي يعانيها الأدباء والمثقفون الجادون الذين يتحملون تبعة ومسؤولية القيادة الفكرية الحقيقية ببلادنا حتى ولو كان بعضهم بعيدا عن الأضواء.. فبعض الوجوه اللامعة جدا لم تعد في مركز القيادة لسبب أو لآخر. إما أنها انفصلت عن أمال الشعب المصري وإما أنها تعبت وإما أنها استجابت لبعض المغريات الشطحية \_ أما الذين يعملون بجد واجتهاد وجهد ودأب ومثابرة وصبر وعناد فلربما كانت غالبيتهم بعيدة عن الأضواء وليسوا من الوجوه اللامعة ولكن بالتأكيد فإن المستقبل الأدبي وغير الأدبي لهم.

#### • أهم الأسماء من هؤلاء على سبيل المثال؟

.. أنا لأ أحب التفرقة الحاسمة بين جيل وجيل، ولكن ببساطة شديدة إن الإنتاج الذي كتبه نجيب سرور وأمل دنقل ويحيى الطاهر عبد الله من الراحلين هو جزء من الحركة الأدبية الناهضة وكذلك بعض أعمال جمال الغيطاني وصنع الله إبراهيم وكل أعمال محمد البساطي وعبده جبير وإبراهيم عبدالمجيد والأعمال الممتازة التي كتبها إبراهيم أصلان وإسماعيل العادلي ويوسف أبو رية وفي النقد كما تعرف الدكتور سيد البحراوي وجابر عصفور ورضوى عاشور وفريدة النقاش وإلى غير ذلك من الأسماء ربما يكون بعضها غير معروف عربيا أو حتى مصريا لكن لا أنسى مثلاً ادوارد خراط وهو رجل ليس من جيل الشباب بل هو من جيل الأربعينات ولكنه يواصل عمله الإبداعي بغض النظر عن آرائه الفكرية التقريرية المباشرة فأحيانا أنت تكتب رواية تفضي إلى معان تختلف تماما عن البيانات الفكرية أو المقالات التي تكتبها، فأنا اختلف تماما مع ادوارد خراط في كثير من أرائه المنشورة سواء في مقدمات اختلف تماما مع ادوارد خراط في كثير من أرائه المنشورة سواء في مقدمات كتبها لقصاصين شباب أو كتبها بمناسبة مختارات أدبية معينة ولكني في أعماله الإبداعية أرى أنه أحد الذين يؤدون دوراً فاعلاً في النهضة الأدبية الحديدة.

إذن النهضة الأدبية ليست نهضة جيل واحد بل هي نهضة مجموعة من الأجيال فالقضية ليست صراع أجيال وإنما هي صراع رؤى اجتماعية فلربما كان هناك شيخ يحمل رؤيا بالغة التقدم والتطور والعكس أيضاً صحيح فهناك من الشيوخ من لم يعد بحوزته مقدرة على الرؤيا العميقة وهناك في نفس الوقت شباب صغار السن ولكن تندهش من تجاربهم العميقة التي صقلتهم.

هناك من يقول أن المفكر العربي الآن عاجز عن تقديم الحلول
 للمشاكل التي يعيشها الإنسان العربي ما رأيكم في ذلك؟

ـ ليس هناك شيء يدعي المفكر العربي. هناك مفكرون عـرب هناك اتجـاهات للفكر العربي.

هناك بيئات متعددة وهناك طبقات اجتماعية تلد يوميا أفكارا ومفكرين تختلف رؤاهم وتتناقض ونحن نطالع الصحف والمجلات الثقافية ونالحظ كيف يتناقضون مع بعضهم البعض وإذا كان هناك مفكر عاجزا فهناك غيره خصب وقادر على العطاء.

وإذا كان هناك مفكر لا يستطيع أن يرى جيداً هناك أيضاً العكس وليس هناك كتلة متجانسة تدعى المفكرون العرب وهناك مفكرون من كافة الطبقات الاجتماعية يعبرون عنها بوعي أو بغير وعي من ثم فهم ليسوا عاجزين لأن من يعجز ويخرج عن الحلبة ومن ساحة الفكر فلا يعود بينه وبين القارىء أية وشيجة أو اتصال.

#### ● وهل توافقون على أن المثقفين العرب في قطيعة مع واقع أمتهم؟

- لا شك أن هناك قطيعة بين بعض أشكال الثقافة وقطاعات واسعة من الجماهير العربية أولاً أن نسبة عالية من هذه الجماهير أمية والأمية الأبجدية واضحة بنسبة ٧٠٪ مثلاً و ٨٠٪ أحيانا في بعض الأقطار هذه الشريحة البواسعة من الجماهير تسمع الإذاعة وترى التلفزيون أضف إليها الدمية الثقافية ومن ٧٠٪ يمكن أن تصل نسبتهم إلى ٩٠٪ وبالتالي تستوعب أجهزة الإعلام الحديثة هؤلاء خصوصا الإذاعة والتلفزيون والفيديو.

وبالتالي على المثقف الجدير بهذا الاسم والذي سماه غرامشي «المثقف العضوي» هذا المثقف لا يتكامل كمثقف إلا إذا ارتبط عضويا بهذه الجماهير سواء كانت البداية بالكم ضعيفة أو كان الكيف أكبر، المهم أن يستطيع كمحول كسر الحواجز بين المثقف العضوي وبين الشعب والأمة يخطر ببالي أنها أخطر مسئلة في الثقافة العربية المعاصرة لأنه إذا استولت أجهزة الإعلام الحديثة بكل محتوياتها المضادة للثقافة على عقول ووجدانات ملايين العرب فإن كل ما نكتبه يصير هباء ولذلك فإن جزءاً من العملية الثقافية الوصول الى الناس وطبعاً هذا يثير إشكالية: كيف الوصول؟ في العمل الأدبي مثلاً إشكالية وصول العمل الأدبى لا ككتاب فقط وإنما كمحتوى.

اي لغة الأدب واسلوبه وموضوعاته وقضاياه فإن وصولها إلى الناس يحتاج لأشكال ولأدوات تعتبر جديدة مثلاً كان يحيى الطاهر عبدالله رحمه الله يحفظ قصته ويقرؤها بدون ورقة كان يجلس على القهوة يقول قصته ويمشي.. وكذلك مسرح القرية، هناك تجارب في مصر وفي غيرها.. يتصور بعض الناس أن الوصول إلى الشعب يكون بالمسرح التراث، أي زخرفة التراث العربي الحديث بوسائل أوروبية حديثة وعرضها عليهم فيصفقون لا علاقة لهذا الفن بالجماهير إطلاقاً وإنما المسرح الذي يقام في ساحة البلدة وبين الناس في القرية المصرية حصل هذا، مسرح المقهى في أوروبا نفسها عرض ونجح، ومسرح الحكواتي والمسرح المبكر الذي أقامه عصام محفوظ في لبنان هذه كلها أشكال للاقتراب من الناس والآن هناك صناعة خطيرة اسمها الكاسيت فمثلما في مصر هناك

الموف الأغاني التي يكتبها الناس في غمرة انصراف الحياة بهم ولا أقبل انحرافهم هم يفرض نوعا من الكلمات والموسيقى تبرز لنا ظاهرة احمد عدوية في الإذاعة ولكن هناك مسوخ لأحمد عدوية في الكاسيتات حيث يقبولون كلاما فارغا ولا علاقة له بالفكر ولا بالحياة بمعنى أنه يشحن النفوس بالتفاهة وبنوع من التضدير أو التسرية عن النفس ولا أقول التسلية وهو نوع كما نسميه بالمصري «قزقزة اللب».

وبالنسبة للسينما كتشكيل تخاطب العين أظن أن السينمائي الحقيقي لم يعد في حاجة إلى قاعة عرض مكيفة ولنوع معين من الشاشة الضخمة. والأجهزة المتطورة جداً وإنما يمكن استبدال هذه الأشياء بساحات البلدة مثلاً، والغريب أن في أوروبا تجارب للتواصل مع الجمهور لأن هذه القضية ليست خاصة بنا وحدنا ولكنها أكثر إلحاحاً علينا لأننا أحوج ما نكون إلى حل إشكالية التوصيل هذه أكثر من الأوروبيين.

• وهل هناك نقد نزيه يميز بين الانتاج الجيد والانتاج الرديء؟

\_ يوجد نقد نزيه لكن المشكلة هي أن الصحافة المحلية في الأقطار العربية اعتمدت على نوع معين من الكتابة الصحفية السريعة التي ليست من النقد في شيء.

 قبل سنوات قلت أن المستقبل للرواية في الأدب العربي، فهل ما تزال عند هذا الرأى؟

- ما زالت الرواية في طليعة الأنواع الأدبية المتقدمة على ساحة الذوق العربي العام وأيضاً الذوق العربي الخاص. أي الذوق الطليعي، وهي مسألة تحتاج إلى دراسة العلاقة بين التغيرات الاجتماعية الحثيثة في الوطن العربي وتأييد هذا الشكل الروائي. انني أعتقد بصورة عامة أن ازدهار عصر النفط العربي والحروب والانفتاح الاقتصادي يشكلون العناصر الثلاثة الدرامية التي تحتاج إلى السرد المطول ولا تخدم القصيدة الغنائية، وتشجع في الوقت نفسه السرح التجاري، وهذه مفارقة مثيرة للتأمل،

لاذا؟

لأن هذه العناصر الثلاثة أو اللحظات ليست لقطات قصيرة منفصلة عن بعضها وإنما هي سياق طويل مستمسر. لقد تغيير الجمهور نفسه فهو ليس جمهورا شعريا وإنما هي ينقسم بين جمهور الحكاية الطويلة التي لا تكاد تنتهي (نواة الرواية) وبين الكباريه الساخر البديل للمسرح الجاد وهذا ينطبق على السينما ايضا. فلم يعد من الممكن انتاج فيلم جاد طالما أن الدولة بعيدة عن إدارة وإنتاج القطاع العام الثقافي.

 لو حاولنا تطبيق هذه العناصر الدرامية الثلاثة على الحركة الأدبية فما هو التصور الذي يمكن أن نطلع به؟

\_ لا أدري أي قدر مجهول استطاع أن يجمع بين هذه العناصر الثلاثة في زمن واحد. فكان لا بد أن يؤثر هذا الأمر على مسيرة الثقافة العربية سواء

بالازدهار الكمي لمنابر الثقافة والإعلام أم بانتهاج نظم قاصرة للتعليم مما أنتج جيشا هائلًا من ادعياء الأدب والهواة ولم ينتج إلا في القليل النادر بضعة أفراد من المثقفين وذلك بسبب أن الذين يملكون المال لا يملكون غالبا المواهب، ودعينا من الاستثناءات.

النقطة الثانية: والتي تنبني على الأولى أن من بأيديهم منابر المال النفطي يملكون في الوقت نفسه معايير التقييم. فهم الذين ينشرون وبالتالي فإن اختياراتهم من النماذج الأدبية العربية الأخرى كانت وما تزال اختيارات ضعيفة خاضعة لمواصفات مبتذلة. وقد أدى ذلك ببعض الموهوبين الذين لا يملكون منابر النشر إلى التنازل عن بعض مقومات وجودهم الأدبي.

● وكيف ينعكس هذا تطبيقياً على الوضع الأدبي؟

- انني أعرف أديباً لا غش في موهبته وقد طلبت منه صحيفة نفطية كبرى عشر قصص قصيرة لا يزيد طول الواحدة منها عن ٢٠٠ كلمة ويشترط أن تتضمن حدوثة عاطفية أو فكرة تراثية وبالفعل تحت ضغط الضائقة المالية وافق الأديب الموهوب على هذه الشروط على أن (يفعلها) مرة واحدة وللأبد. لقد تقاضى عن هذه القصص ١٠٠٠ دولار فاشترى سيارة مستعملة ووجد نفسه فجأة مكبلاً في أقساطها وثمن البنزين فاضطر بعد وقت قصير أن يكتب قصصا أخرى مشابهة للأولى وأن يطلب هو نشرها.. وأن أستطرد أكثر من ذلك فهذا مجرد مثل على الإفساد النفطى المروع للثقافة.

لا تنسُ هنا الأشغال الأخرى للإغراء. هذا بالنسبة للنفط أما العنصر الثاني وهو الحروب فأمرها موجع إلى الحد الأقصى إذ أنني لن أنسى أبدأ ذلك المقال اللبناني المؤسف الذي قرأته منذ سنوات قليلة تحت عنوان (نحو نقد طائفي) وفيه يؤكد كاتبه أننا لن نفهم أي شاعر إلا في ضوء انتمائه الطائفي. ومن الغريب أن هذا المقال الذي قرأته في مجلة تسمى (المسيرة) قد وجد صدى في جريدة «السفير» اللبنانية وانتقل كالنار في الهشيم إلى عدة منابر أخرى وأصبح موضوعه قضية فيناقش فيها الناس بالموافقة أو المعارضة بينما لم يكن مثل هذا الموضوع مطروحاً على الإطالاق. لقد سناهمت الحروب العربية غير التحريرية (والمقصود تحديدا الحرب اللبنانية) في الترحيب ببعض النظريات العنصرية الأوروبية التي يدعوها البعض عن جهل أو عن خطأ بالحداثة. وهي نظريات أنثربولوجية تهتم قبل النقد الأدبى وعلم الاجتماع بالأجناس والبنى الذهنية للمجتمعات البدائية، تنتقل لنا تطبيقات هذه النظريات في ثياب النقد الأدبى المفصل على أحدث تصميمات دور الأزياء الأدبية الأوروبية. ويعتبر بعضناً هذه التشدهات حداثة في الأدب والنقد على السواء. ولذلك أصبحت هناك مواصفات للأدب الحديث والنقد الحديث خاضعة بشكل مطلق لتلك الأصول العنصرية دون أن ندري ذلك، هناك حداثات مختلفة وليست حداثة واحدة.

هذا التيار قدمته لنا الحروب الأهلية العربية على أساس أنه البديل للنقد المحافظ. والحقيقة أنه هو النقد الأكثر مصافظة لأنه ينتمي إلى تقسيمات غير

علمية للبشر والثقافات الإنسانية على السواء.

أما العنصر الثالث، الخاص بالانفتاح الاقتصادي فقد أحال الفن إلى سلعة بعد أن كانت الدولة تضمن الحد الأدنى من الجودة الفنية بمنعها الإبداع الفني من اتخاذ مجرى البضاعة، فإن السوق الانفتاحية قد هيمنت قوانينها على الانتاج الثقافي العام، فأصبح أردأ الشعر يوزع مليونا من النسخ ويفخر صاحبه بأنه الوحيد الذي حقق هذا الرقم في تاريخ الأدب العربي وهو شاعر لا يزيد قيمة على الشعر الذي يكتبه جميع الصبية بين العاشرة والثانية عشرة من أعمارهم.

ولا أظن أن هناك تلميذا واحدا في الوطن العربي كله لم يكتب هذا الشعر في حب بنت الجيران أو أحلام اليقظة. والفرق هو أننا جميعاً مزقنا هذا الشعر بينما هذا «الشاعر» لا يستطيع أن يكتب إلا هذا الشعر رغم أنه تجاوز الأربعين. هذا ما حدث في الشعر ومثله حدث أيضا في الرواية التي يكتبها أحدهم فتوزع أضعاف ما يوزعه نجيب محفوظ وتأخذها السينما. وهو نفس الشيء الذي حدث في الغناء (فأحمد عدوية) هو النمط الغنائي الذي يجسد هذه المرحلة النقيض لمرحلة (عبد الحليم حافظ) حيث كان النهوض الوطني يبدع فنانا مثل عبد الحليم حافظ. أما الآن فإن عدوية الأكثر لمعانا وشهرة. فأغانيه نتجاوب مع الشرائح الاجتماعية المعادية للنهضة الوطنية التي تجد راحتها في الكباريهات الليلية.

# ● قلت إن هناك حداثات عديدة وليست حداثة واحدة. كيف توضيح هذا الرأي؟

- الأصل في الحداثة أن هناك مفهوما عاماً للعصر الحديث يتعلق بالانتقال من مرحلة الانقلاب الصناعي الأول إلى مرحلة الشورة العلمية التكنولوجية المعاصرة. هذا التصور الجديد للعالم ينعكس على كافة الابداعات وفي طليعتها الإبداع الفني والأدبي ولكن فرقاً كبيراً يظل بين هذا التصور في بلد وموطن الثورة الجديدة وبين امتدادات هذا التصور في عالمنا المتخلف. فالحداثة التي أبدعت أعمال (جيمس جويس) و «فرانزكافكا» و «بروست» في وقت بالغ التبكير ليست هي الحداثة التي أبدعت توفيق الحكيم أو نجيب محفوظ أو بدر شاكر السياب أو في التشكيل جواد سليم ورمسيس غنيم.

تختلف الحداثة رغم وحدة المفهوم العام من مجال إلى مجال ومن حضارة إلى اخرى ومن مرحلة تاريخية إلى مرحلة جديدة.. وربما من عمل فني إلى عمل أخر للفنان نفسه.

ولذلك فالحداثة بالنسبة لنا نحن العرب ليست مجرد تغيير الإيقاع الوزني من وحدة البيت إلى وحدة التفعيلة. ولا هي استخدام المنولوج الداخلي ولا هي تداخل الأزمنة ولا هي مجرد اسقاط الحائط الرابع. هذه كلها تجليات خارجية لرؤية أكثر تعقيدا. يكفي أن أقول بشأن هذه النقطة أن مواطنا غير حديث لا يمكن أن ينتج أدبا حديثا.

# مرآة المنفى

● معنى هذا ألا ينفصل سلوك الأديب عن نتاجه؟

- هناك مثلاً ازدواجية في السلوك العربي، فقد تجد مثقفاً يسلك في بيته سلوكا رجعيا ويكتب رواية بالطريقة (الحديثة) ولكننا إذا دققنا النظر وتعمقنا التحليل فسوف نجد الازدواجية وليست الحداثة.

# • ما هي ظروف الخروج من مصر وأسباب العودة؟

- خرجت من مصر في ظروف محددة جدا وهي ظروف خرج بسببها الكثيرون ولم اكن وحدي، وتلك الظروف هي عندما قام (الاتحاد الاشتراكي العربي) وهو التنظيم السياسي الوحيد في مصر آنذاك بفصل مائة وعشرين كاتباً وصحافياً من عضويته، وكانت عضوية التنظيم السياسي شرط للعمل، وبالتالي فقد كان هذا الفصل، إيقافاً وفصلاً من العمل أيضاً، وتعقدت المسألة بالنسبة لي للكتابة في مصر. ومع ذلك.. عندما خرجت من مصر في أيار (مايو) ١٩٧٣، لم أكن أظن أنني سأبقى خارج مصر فترة طويلة، ولكن كنت أعتقد أني سأظل في الخارج عدة أسابيع فقط وأعود مرة أخرى.

ولكن الذي حدث هو أن الأوضاع السياسية تدهورت مما اضطرني - مثل الآخرين - إلى اتخاذ مجموعة من المواقف التي بسببها ظللت بعيدا رغم الرغبة الشديدة في العودة. وكنت قد توجهت إلى بيروت - عندما خرجت من مصر حيث كنت انشر كتابا هناك فذهبت حتى أراجع الكتاب وأعود بعد أسبوعين، وحينما تدهورت تلك الأوضاع السياسية كما ذكرت قبل حرب اكتوبر ١٩٧٣ لم يكن هناك مفر من البقاء في بيروت لأكتب بعض الأشياء التي كان لا يمكن كتابتها داخل مصر. وعندما ظللت في بيروت، واتخذت هذا القرار، لم أكن وحدي، بل كان هناك بعض الكتاب والصحافيين المصريين، منهم إبراهيم عامر، وسمير كرم، وميشيل كامل، ونبيل زكي، وطاهر الحكيم، وكان هناك أخرون توجهوا إلى بلاد أخرى مثل: بغداد التي فتحت أبوابها حينذاك لعدد كبير من المثقفين المصريين.

وفي الحقيقة لقد اخترت بيروت لإقامتي فيها، لأنها كانت حتى عشية الحرب الأهلية نموذجا يتوفر فيه حد ادنى من الليبرالية، فهناك صحف مختلفة الاتجاهات تتاح فيها فرصة للتعبير. ولقد ظللت في بيروت أكتب حتى وقعت حرب تشرين الأول (اكتربر) ١٩٧٣، وتصادف أنه كان هناك في ذلك الوقت مجموعة أخرى من الكتاب والصحافيين وفدت إلى لبنان لكي تكون قريبة من الأحداث منهم: محمد عودة، ومحمود السعدني، وكامل زهيري، ورجاء النقاش، ولقد كانوا جميعا متواجدين في بيروت بمحض الصدفة حين وقعت حرب

اجرى الموارعلي عبد الفتاح - «الأنباء» الكريتية ۲/۲/۲۲۱.

اكتوبر. وبالتالي حولنا المجلات التي كنا نعمل فيها إلى غرف عمليات، بمعنى أننا تابعنا مسيرة الحرب ساعة في ساعة، واتخذنا في الأيام الأولى موقفا معينا من الحرب، ومن النظام في مصر، وأيدناه جميعا بعد أن كنا خلال طيلة الفترة من الحرب، ومن النظام في مضر، وأيدناه إيار (مايو) ١٩٧١ إلى ما قبل الحرب بيوم واحد، كنا ضد النظام في مصر. ولكننا في ذلك الأسبوع المجيد من حرب اكتوبر وقفنا إلى جانب النظام في مصر وتضامنا معه ضد الاستعمار والصهيونية.

ولقد كنا قريبين جدا من الجبهة في سوريا، ورأينا موقف الشعب اللبناني الرائع من الحرب، فقد كانت النساء والبنات يدفعن بالذهب الذي يلبسنه إلى مراكز تجمع التبرعات لسوريا.

في الواقع عشت لحظات رائعة وسط هذا الشعب اللبناني الذي شعرت انه قد وجد نفسه في الحرب. وبعد انتهاء حسرب ١٩٧٣، توالت نتائجها المعروفة التي أعدتنا مسرة أخرى إلى موقف المعارضة الشديدة للنظام، وقد اختار بعضنا العودة إلى مصر، عندما فتحت الموانىء والمطارات التي كانت قد أغلقت أثناء الحرب والعمليات العسكرية، وبقيت أنا مع البعض الآخر.

وظللت في لبنان حتى صيف ١٩٧٦ ومعنى هذا أنني عاصرت حرب السنتين الحرب الأهلية منذ ١٩٧٥ و ١٩٧٦ وسميناها حرب السنتين، لأن هناك مسافة بين توقفها النسبي عام ١٩٧٦ واستئنافها مرة أخرى بعد ذلك وحين تركت لبنان، كان لدي يقين بأن الحرب سوف تستمر وبالتالي فإن حرية التعبير التي كنا نبحث عنها والبيئة السياسية العربية التي عشنا في خلالها سوف تتوقف.

وفي الحقيقة أن بيروت مدينة عربية بكل معنى الكلمة، فقد كان هناك منظمة التحرير الفلسطينية وكان هناك كذلك اللاجئون السياسيون من مختلف بلاد العالم، وكان هناك بعض المثقفين الذين تواجدوا في بيروت لأنهم يكتبون وينشرون هناك أفضل من العواصم العربية الأخرى، ومن هنا كانت بيروت بيئة ثقافية نادرة، وحين شعرنا بأن كل ذلك سوف يتوقف، تركنا لبنان، وأنا شخصيا شعرت بأن هناك جزءا غالياً جدا من نفسي قد اقتلع حين تركت لبنان، وشعرت أيضا بأن هناك قبضة تنتزعني من وطن لم أشعر فيه، في يوم من الأيام أنني غريب، ومن الناحية العملية كنت منحازا ولم أكن محايدا فلم يكن هذا عصر الحياد بأي شكل من الأشكال، كان لا بد للفرد أن يكون قاتلاً وقتيلاً، وبالتالي اشتغلت في الصحف الوطنية التقدمية المنحازة بطبيعتها إلى جانب الحركة الوطنية اللبنانية.

وإلى جانب محاضراتي في الجامعة في لبنان، عملت بالكتابة في مجلات «البلاغ» الأسبوعية، «والدستور» وجريدة «المحرر» اليومية، التي كان صاحبها كما نعلم الراحل (هشام أبو ظهر) هو وزميله الراحل أيضا (غسان كنفاني) وهما اللذان أسسا تلك الجريدة الناصرية في الستينات في لبنان وكان هؤلاء من جنود عبدالناصر في لبنان، ولقد قامت الجريدة بدور حيوي في الحرب الأهلية، وكنت أكتب فيها يوميا أدافع عن وجهة النظر الوطنية والقومية المضادة للتعصب الماروني وللفاشية الكتائبية، ومن أهم الأسباب التي جعلتني أرحل

عن لبنان، اننا فقدنا أول شهيد لنا في هذه الحرب وهو زميلنا الراحل (ابراهيم عامر) فقد قتل أثناء قصف الجريدة التي كان يعمل فيها.

وتوجهت بعد ذلك إلى باريس، بدعوة كريمة من صديقي البروفيسور (جاك بيرك) حيث عملت في الجامعة الفرنسية، وكنت قد أنجزت أطروحة الدكتوراة وكان يجب أن أناقشها منذ أن أنجزتها، وفعلاً تم مناقشة أطروحة الدكتوراه في حامعة السوربون.

وفي تلك الفترة حدث أن نشأت ظاهرة المجلات المهاجرة، وهم يسمونها المجلات المهاجرة. وقد كان صاحب المحرر الجديد (وليد أبوظهر) قد قرر أن يؤسس مجلة اسبوعية في فرنسا وقد اتصل بي، وعملت معه في تأسيس هذه المجلة ولعلى أنا الذي اخترت اسمها (الوطن العربي) وبقيت في فسرنسا مواكبا لأحداث مصر التي وصلت ذروتها الحزبية في يـوم ١٩ تشرين الثاني (نـوفمبر) ١٩٧٧ عندما قام السادات بزيارة القدس المحتلة، وعلى الفور اتخذنا الموقف الطبيعي أنا وبعض الصحافيين والكتاب الذين كانوا من قبل في باريس قبل أن نصل، وبعض الوافدين الجدد ووقفنا موقفاً موحداً لمناهضة هذه الـزيارة وفي فضح المخطط الساداتي لتسليم مصر إلى أعدائها التاريخيين سواء الامبريالية الأمسيركية أو الاستعمار الصهيوني، ومن ثم اتخذت السلطة في مصر عدة قرارات طالبت فيها الشرطة الدولية بالقبض على بعض الكتاب وهم أربعة وثلاثون كاتبا خارج مصر وتصادف أن كان اسمي في أول هذه القائمة. ونتيجة لذلك صدر كتابي المعروف (الثورة المضادة في مصر) ولذلك اتخذت الحكومة المصرية موقفاً حاسما بسحب جواز سفري عندما ذهبت لتجديده، أنا وصديقى محمود أمين العالم، إلى السفارة المصرية في باريس، فقاموا بإجراءات تجديد جواز سفر محمود أمين العالم، (الذي استمر رغم ذلك خارج مصر حتى العام الماضي) وسحبوا جواز سفري مني، وظل الجواز مسحوباً مني حتى مقتل السادات، ورفعت قضية في مصر، وأستعنت بالأستاذ الكبير فتحي رضوان وترافع في القضية المصامي المعروف نبيل الهلالي أيضا، وقد كللت جهودهما بالنجاح حينما حكم القضاء المصري بسرد جواز السفس لي، وبالفعسل تسلمت الجواز واستعملت حقي في العودة إلى مصر وعدت إلى وطني بعد أسابيع قليلة من تسلمي جواز السفر، وهكذا انتهت رحلتي إلى الخارج.

مات فؤاد حداد، رائد الحداثة في شعر العامية، مكسور الخاطر
 لتجاهل السلطة لإبداعه الشعري فما تفسيرك لقضيته؟

لقد كان فؤاد حداد شاعرا عبقريا بكل ما تعنيه الكلمة، ويشهد على ذلك انتاجه الشعري الضخم الذي بين أيدينا، ان فؤاد حداد اندمج في تراثه الشعري العربي كما لم يفعل شاعر مثله من قبل. لقد تمثل تراثه الفصيح من الشعر العربي في خلايا دمه، بكل ايقاعاته، وصوره، حتى يكاد النظام الشعري العربي القديم يمثل عنده بنيانا شاهقا على نحو لا يصدق من الفهم والإدراك وكأنه عاش داخل هذا التراث الشعري المجيد.

وإلى جانب ذلك فان فؤاد حداد مو ابن (مدرسة الليسية) المدرسة

الفرنسية، فقد تلقى الأدب الفرنسي منذ الطفولة وبالتالي جمع بين التراث العربي القديم وبين التراث الانساني ولا سيما الأدب الفرنسي. وبعد ذلك كله كتب الشعر بالعامية المصرية على النسق الحديث وليس على النسق الكلاسيكي. نحن نعلم أن ذروة الكلاسيكية في شعر العامية المصرية هو (بيرم التونسي) كما أن أحمد شوقي هو قمة الكلاسيكية في الشعر العربي الفصيح، حتى جاء عبدالرحمن الشرقاوي وصلاح عبدالصبور متأثرين بأشياء عديدة من بينها تطور حركة الشعر في العراق على أيدي السياب والملائكة والبياتي والحيدري وغيرهم، وعناصر أخرى كثيرة تدخلت في هذا التأثير. وكما قام الشرقاوي وعبد الصبور بعملية تثوير القصيدة العربية المصرية الحديثة واتخاذ وحدة التفعيلة بدلاً من وحدة البيت، وأحدثوا ثورة في الشعر الحديث، وبالتالي قام فؤاد حداد بنفس الثورة في مجال شعر العامية. أن فؤاد حداد هو رائد الحداثة في شعر العامية المصرية دون منازع.

وإذا رجعنا إلى أصول عائلة فؤاد حداد نجده أنه من أصل لبناني، فهو ابن الأستاذ سليم أمين حداد، الأستاذ اللبناني بكلية التجارة العليا في مصر في الزمن القديم، فهو من أسرة لبنانية. ولكن فؤاد حداد ولد في مصر وهو مصري بهذا المعنى، لكن أصوله لبنانية وهذه ظاهرة غريبة، أن تجد أكبر شاعرين في العامية المصرية ليسوا أصلاً مصريين هما: بيرم التونسي وفؤاد حداد، ولقد اختار فؤاد حداد موقعه بوعي إلى جانب الشعب، أن يكون شاعراً للشعب، فقد وظف مفرداته اللغوية وتراكيبه الشعرية، وأخيلته الشعبية وصوره الفنية بموهبة كبيرة من أجل قضايا الشعب المصري وتحمل في سبيل ذلك العناء، من سجن، واعتقال، وتشرد لدرجة أنه عندما مات فؤاد حداد لم يكن يملك إلا راتبه المتواضع من المجلة التي كان يعمل فيها، وقد كان يستطيع مثل هذا الشاعر الكبير أن يكون من أكبر موظفي الأغاني التافهة لو أنه أراد أن يجني أرباحا هائلة. وفي الحقيقة رفض فؤاد حداد الإعلام بكل مستوياته في مصر، إلى أن كتب مسلسلات (المسحراتي) التي جذبت وسائل الإعلام والناس له بحيث أنه فرض نفسه، ونحن نعرف أن هذا النوع من الإبداع قد امتد ليس في مصر وحدها بل خارج مصر أيضاً إلى الأقطار العبربية الأخبرى العديدة وذاعت قصائده (المسحراتية).

ولا أدري اليوم.. عندما نام هذا المسحراتي العظيم، كيف سيكون الصوم، ولا أقصد الصوم بمعناه المادي المعروف وإنما كيف سيكون عليه وضع الشعر الملتزم بحياة وتاريخ ونضال الشعب المصري؟؟؟ وإن كان هناك شعراء يكتبون شعر العامية مثل صلاح جاهين وعبدالسرحمن الأبنودي وسيد حجاب ونجيب شهاب الدين وأيضا شبان جدد في السبعينات فكل ذلك بفضل الثورة المبدعة لهذا الفنان العظيم فؤاد حداد. ولقد كان من الطبيعي تجاهله من جانب خصوم الشعب المصري هؤلاء الذين يملكون وسائل اعلام وصحافة وغير ذلك، مما جعلنا نفقد ونحرم من فنان عظيم، ولكن هذا التجاهل الآن يسقط بوفاة فؤاد حداد وبقاء أشعاره الخالدة.

انت عدت إلى مصر الوطن... تـرى ما هـو تقييمك للحياة الثقافيـة
 والأدبية الآن؟

\_ كنت أتابع الحركة الثقافية والأدبية في مصر طيلة فترة وجودي في الخارج، ولم انقطع قط عن متابعة الأجيال الجديدة والأعمال الجيدة للكتاب القدامي، فهناك الآن نجد خلال فترة السبعينات جدبا ومواتا في الحياة الثقافية والأدبية وأظن أنه منذ عدة سنوات ظهرت بدايات مبشرة في عودة نشاط ثقافي ناهض، ومما لا شك فيه أن الرواية والقصة القصيرة يحققان الآن نجاحات وإبداعات مدهشة فأنا استمتع حقا بما يكتبه إبراهيم عبدالمجيد وعبده جبير وبهاء طاهر ومحمد البساطي النجا وإدوار الخراط ومحمود أبو رية ومحمد المضرنجي، وإسماعيل العادلي وحتى لا أجهد ذاكرتي بالأسماء، فهناك أسماء عديدة تصوغ الحركة أدبية مسؤولة.

كل الذين ذكرتهم هم من جيل الستينات وما قبل، ما عبدا محمد
 المخزنجي من السبعينات.. فأين الشبان الجدد؟

\_ لقد ذكرت في كلامي المواهب الجديدة والأعمال الجديدة للكتاب القدامى وهؤلاء جميعا يصوغون حركة نهضوية جديدة، فقد كانت فترة السبعينات مرحلة قحط وجفاف، قوة الطرد كانت أقوى من قوة الجذب فكانت بالطبع فترة سيئة جدا بحيث أن بعض هؤلاء الكتاب كانت لديه أعمالاً أدبية يحتفظ بها في مكتبه ولم تنشر إلى أن أتيحت الفرصة لنشرها في مرحلة تالية.

ولا ننسى أيضًا أنه خلال الفترة الماضية كانت وفاة بعض الأدباء بطريقة تراجيدية، مفاجئة، مأساوية وفاة نجيب سرور، يحيى الطاهر عبدالله، محمود دياب، صلاح عبدالصبور، لقد كانت مرحلة السبعينات مرحلة بالغة الآلام والمرارة والتعاسة ورغم ذلك يحاول الأدباء برغم أهوال الحياة اليومية والمتاعب العادية التي تصادف كل إنسان أن يكتبوا ويبدعوا. ويجب أن أضيف في ذات اللحظة أن هناك مدرسة جديدة لباحثين شباب وذلك جزء لا ينفصل من بواكير أو بوادر النهضة الثقافية المرجوة الراهنة في مصر.

■ تـوفيق الحكيم، أن محفوظ، حسين فوري. ما هـو تقييمـك
 لمواقفهم السياسية في عهد السادات؟

\_ إذا كنت تريد أن أبدي رأيي في أنهم قد أيدوا الصلح مع إسرائيل، فأنا لست من الذين يبالغون في التهويل أو التهوين من شأن هؤلاء الناس فهم أبناء ثورة ١٩١٩، إنهم رجال هذه الثورة، إن الحكيم تجاوز عمره الآن السادسة والثمانين ماذا يعنى ذلك.

فهم أبناء ثورة ١٩١٩ الذين تربوا على القومية المصرية الليبرالية وهذا كل ما يهم هؤلاء الأدباء، فهم لا يعرفون شيئا اسمه القومية العربية، فمثلاً قضية فلسطين لم تكن مطروحة على جيلهم فهم كانوا كتابا كباراً في الأربعينات قبل قضية فلسطين أي أن هذه القضية لم تكن تشكل جزءاً من وجدانهم أو تفكيهم. وعندما جاءت ثورة ١٩٥٢ حدث نوع من المساومة التاريخية بين الثورة وهؤلاء المفكرين الكبار فيما يشبه اتفاق الدوجنتلمان، وهو أن هؤلاء

المفكرين يجب أن لا يتكلموا عن أزمة الديمقراطية، وألا يهاجموا القومية العربية مقابل أن يظلوا أعمدة السلطة الثقافية، ولذلك تندهش جدا أن توفيق الحكيم هو أول من أخذ قلادة الجمهورية من جمال عبدالناصر عام ١٩٥٧ وتندهش أيضا أن توفيق الحكيم ونجيب محفوظ احتلوا أعلى المناصب في عهد عبدالناصر، وكانوا هم ألمع نجوم المرحلة الناصرية. وفي الوقت الذي كانوا هم في السلطة، كان المثقفون الحقيقيون الذين أيدوا الثورة، في السجن والمعتقلات «وخد بالك من هذه المفارقة» الذين دافعوا عن الناصرية، وعن جمال عبدالناصر بعد موته هم الذين لم يستفيدوا منه وهم الذين كانوا مسجونين في عصره.

وهذه هي المشكلة بالنسبة لنجيب محفوظ وتوفيق الحكيم وحسين فوزي وغيرهم، عندما مات عبدالناصر وجدوا أنهم رجال النظام الجديد، واكتشفوا أنفسهم في النظام الجديد أكثر من نظام عبدالناصر لأن النظام الجديد كان يتلاءم مع أفكارهم السياسية.. فماذا قال النظام الجديد «نظام السادات»؟ قال إن مصر للمصريين والقومية المصرية فقط وليست هناك قومية عربية ونادى بالليبرالية، فقدم لهؤلاء جميعا الأشياء التي يؤمنون بها. وأعتقد أن تلك ليست انتهازية من نجيب محفوظ أو توفيق الحكيم، أنهم أيدوا السادات، إن الانتهازية الحقة هي وجودهم في العصر الناصري، تلك هي الانتهازية من المنطة السياسية، حيث توصلوا جميعاً إلى عقد صفقة صمت المفكرين ومن السلطة السياسية، حيث توصلوا جميعاً إلى عقد صفقة صمت وسلطة ثقافية. أما في المرحلة الساداتية فقد وجدوا أنفسهم أبناء هذا النظام، وسلطة ثقافية. أما في المرحلة الساداتية فقد وجدوا أنفسهم أبناء هذا النظام،

وان هؤلاء المفكرين كبار في السن جدا، وأغنياء أيضاً فهم ليسوا في حاجة إلى شيء من السادات، فلم يكن موقفهم هذا لضعف أمام المال أو السلطة، فتوفيق الحكيم مثلاً ليس في حاجة لأي شيء، ولا كان يمكن للسادات أن يفعل له شيئا إطلاقاً وإنما تلك قناعاتهم الحقيقية، فهم لم يتراجعوا عن فكر كانوا يؤمنون به، فهناك أناس ممكن أن يتخلوا عن أفكارهم، ولكن هؤلاء كانوا صادقين مع أنفسهم لأنهم لم يتخلوا عن فكرهم، ونحن نخاصم فكرهم، نحن ضد هذا الفكر.

ومع ذلك يزول توفيق الحكيم السياسي ويزول حسين فوزي السياسي ويزول نجيب محفوظ السياسي ولكن يبقى ادب توفيق الحكيم، ويبقى الفكر الاجتماعي في السندباديات لحسن فوزي، وتبقى تلك الآداب تراثا لكل مصري ولكل عربي. ونحن يجب أن نكون موضوعيين في تقييم هذه الظواهر، فنحن لا ننسى أن نجيب محفوظ قد شيد هرما في تاريخ الرواية العربية، وأن توفيق الحيكم هو رائد المسرح العربي.

هل يمكنك تحديد فترات النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث؟

- «النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث» هي الأطروحة التي نلت بها درجة الدكتوراه من جامعة السوربون وهو يعتبر إضافة إلى الأدبيات

الاجتماعية والثقافية، وكان الناس يتحدثون من قبل عن النهضة، وعصر النهضة، ومرحلة النهضة، وفكر النهضة ولكن لأول مرة يقال أنه ليس هناك مرحلة اسمها النهضة فقط ولكن هي النهضة والسقوط معا.. وإذا تفحصنا مرحلة «محمد علي» مثلاً سنجدها مرحلة نهضة ثم تالاها سقوط، وبعد ذلك مرحلة رفاعة الطهطاوي إلى علي مبارك نهضة أخرى أعقبها سقوط بدأ من عباس حلمي الأول إلى الخديوي اسماعيل، حتى توفيق، ثم حدثت النهضة العرابية والثورة وجاء محمد عبده ومحمود سامي البارودي وعبدالله النديم، فتلك كانت نهضة شاملة ثم ضربت الثورة العرابية وبالتالي سقطت النهضة. إلى أن جاءت ثورة ١٩١٩ وهي ليست ثورة سياسية فقط ولكنها نهضة ثقافية حيث ظهر في تلك الفترة طه حسين والعقاد، والمعارك العظيمة لكتاب الشعر ومناهجه النقدية الجديدة وكذلك قصص ومسرحيات توفيق الحكم، والعقاد مناهجه النقدية الجديدة وكذلك قصص ومسرحيات توفيق الحكيم فكانت تلك بهضة إلى أن ضربت ثورة ١٩١٩ وبدأت الحركات الفاشية تغزو مصر.

حتى أقبلت المرحلة الناصرية وهي مرحلة نهضة جديدة، وللأسف الشديد بعض الناس يطلقون على العصر الناصري «عصر الانغلاق» بينما في الحقيقة العصر الناصري \_ على الصعيد الثقافي \_ هـو عصر الحوار الثقافي مع العالم، فنجد لأول مرة في مصر تقام «وزارة ثقافة» وقد كانت أول وزارة ثقافة عربية على الاطلاق، فلم يكن هناك وزارة ثقافة في أي بلد عربي وكانت مصر هي أول بلد عربي يؤسس فيه وزارة للثقافة، ساهمت في إنشاء معهد «الكونسرفتوار» عربي يؤسش فيه وزارة للثقافة، ساهمت في إنشاء معهد «الكونسرفتوار» وأنشأت قطاعاً عاماً في المسرح والسينما فأتاحت بذلك لعشرات المواهب الجديدة أن تقدم انتاجاً ما كان يمكن للقطاع الخاص أن يقدمه، وتلك المرحلة الثقافية هي التي قدمت لنا على خشبة المسرح القومي، عيون المسرح العالمي، ودور النشر القومية هي التي طبعت مئات المسرحيات العالمية وأوفدت البعثات للضارج، وفي القومية هي التي طبعت مئات المسرحيات العالمية وأوفدت البعثات للضارج، وفي الأهرام \_ جان بول سارتر وسيمون دي بفوار وجارودية وأقمنا معهم نقاشات وحوارات لا حصر لها.

لذلك فإن العصر الناصري هو عصر الانفتاح الثقافي برغم السلبيات المعروفة من أن بعض الكتباب قد سجنوا وأنا أحدهم، وبعض الأدباء قد اعتقلوا، وبعض المقالات قد صبودرت وذلك حدث فعلاً ولكنها تجاوزات لا شبك فيها ولكن علينا تقييم الحصيلة النهائية لأنني ضد المنهج الذي يبنن المرحلة الناصرية بمعيار ذي كفتين، واحدة للسلبيات وأخرى للإيجابيات، فهذا كلام فارغ إن أية تجربة ذات بعد تاريخي يجب أن تقيم بمعيار الحصيلة النهائية، فما هي تلك الحصيلة النهائية ...؟ نجد مثلاً لأول مرة أصبح الاستقلال الوطني في أذهان الناس مرتبطا بالثورة الاجتماعية، ولأول مرة أصبح تصرير الأرض مقترنا بتحرير الإنسان، ولأول مرة أصبح الكاتب ليس بالضرورة أن يعمل لدى صاحب جريدة خاصة، ففي الزمان الماضي – قبل الثورة – لم يكن من المكن أن أصبح كاتبا، لست أنا غالي شكري ولكن جيالاً كامالاً لم يكن يمكنه أن

يصبح أدباء وكتاباً لأن القطاع الخاص في الصحافة ودور النشر كان قاصراً على فئة من الكتاب المعروفين فقط. ولكل صحيفة كتابها المحدودين وبالتالي فأن بقية المواهب ليس لها مجال مع عدم وجود عوامل تساعد هذه المواهب على النمو والازدهار.

في العهد الناصري تعلم أولادنا في الجامعات مجانا وأصبح هناك شيء اسمه التفرغ للفنانين.. إن كل تلك القرارات هي التي أوجدت جيل الثقافة العربية في مصر، وعروبة مصر على الصعيد الثقافي والشعبي ولم تكن مطروحة قبل عبدالناصر كما طرحها هو بنفسه في الشارع السياسي وجعل المصري يشعر وينمو وعيه بعروبة مصر.

إن كل تلك هي احدى فضائل المرحلة الناصرية وتلك المرحلة كانت نهضة ولكن تلاها سقوط فظيع هو المرحلة الساداتية.. وهذا السقوط ما زلنا نعاني منه ولكننا نناضل من كافة الاتجاهات الفكرية والأدبية والفنية من أجل أن ندخل في مرحلة نهضة جديدة تكون بمثابة ثورة ثقافية، أن تكون نهضة مستمرة وليست نهضة قابلة للسقوط.

الغنو الأميركي يطارد الإنسان العادي في كل مكان. فكيف لنا
 التصدي لأميركا والحرب الفكرية؟

- «امّيركا والصرب الفكرية» هو عنوان كتاب صدر لي عام ١٩٦٧ اثناء الهزيمة وهو أول كتاب في هذا الموضوع الذي يسمونه الآن «الغزو الفكري». في الحقيقة أنا لا أميل إلى كلمة «الغنزو» لأنني أخشى من هؤلاء الذين يتصورون أن كل ما هو أجنبي هو رجس من عمل الشيطان، أنا لا أطلق على الأفكار «استيراد وتصدير» لأن الأفكار العالمية في التراث الإنساني تتفاعل مع بعضها البعض، وليس هناك شيء اسمه أفكار مستوردة وإنما أنت تتفاعل مع الفكر الذي يناسب أهدافك الاجتماعية والسياسية أكثر من غيرها، بمعنى أنه كما أن الاشتراكيين يتفاعلون مع الفكر الاشتراكي العالمي، كذلك الراسماليين يتفاعلون مع الفكر الراسمالي العالمي وهذا من حقهم، كما أنه يجب أن تكون حرية الفكر للجميع وليست لفئة واحدة.

إن هذا لا ينفي بالطبع أن هناك حروبا استعمارية أو حروبا أهلية تستخدم السلاح، فهناك كذلك حروب فكرية يجب أن نكون على استعداد لها باستمرار.

وفي الفترة الأخيرة وُقع الصلح بين النظام المصري والصهيونية واتيحت الفرصة اكثر من أي وقت مضى للحرب الفكرية الأميركية. والصهيونية تستغل فرصة المعاهدة لتنفذ منها إلى ساحة الفكر المصري ولكنهم لم يربحوا إطلاقا ذرة واحدة في ضمير ووجدان المفكرين المصريين رغم أن هناك إغراءات عديدة عن طريق مراكز البحث العلمي والاشتراك بأبحاث وأن تدعى إلى زيارة الولايات المتحدة وغير ذلك.. وعلينا أن نقف بجانب المثقفين الأقوياء الصامدين الذين قاوموا الحرب الفكرية وانصراف الوجدان المصري ويحاربون تزييف الوعي. وأظن أن الثقافة العربية في مصر ما زالت متصلة بميدان هذه الحرب الفكرية.

# • لماذا الانحياز إلى الشعر الحديث...؟

- الأدق أنني منحاز إلى الشعبر.. فالحداثة ليست معياراً للجودة أو البرداءة.. إنما هي مفهوم، ورؤيا.. وبالتالي فإن من طبيعة الأمور أن أكون داخل هذه الظاهرة.. وليس متفرجاً عليها، فأنا مع كل شعر جدير بهذه التسمية، سواء كان شعرا قديما موغلاً في القدم، أم معاصراً.. المهم أن يكون شعرا قبل كل شيء.. وكما قلتُ فإنني.. ومن داخل ظاهرة الحداثة، وكأحد أبنائها، أتصور أن الشعر الحديث ابن شرعي لكل الشعراء العظام عبر تاريخ الشعر الإنساني، سواء كان تراثا طفرة: قوميا أو تراثا إنسانيا عاماً.

# هل تقتصر الحداثة على الشعر وحده...؟

- الحداثة لا تقتصر على الشعر وحده.. إنما هي مفهوم شامل ورؤيا للإنسان، والكون، تنعكس على مختلف الأنواع الأدبية بطرائق مختلفة، فانعكاسها على الشعر مثلاً يختلف عن بقية انعكاساتها على الرواية، والقصة القصيرة... والمسرح، وما إلى ذلك... يبقى أن الحداثة ليست واحدة... وإنما هناك حداثات متعددة في ظل الحداثة، هناك سلفيون، وهناك تقدميون وأظنني إذا كان لا بد من استخدام تعبير الانحياز، فأنا منحاز إلى الحداثة التقدمية..

# ● هل هناك حداثة سلفية.. وحداثة تقدمية..؟

\_ كما أننا نتكلم لغة واحدة أنا، وأنت، فإننا نستخدم القاموس نفسه، ولكن أنت تعبر بالقاموس عن أفكار تختلف عن أفكاري.. الألوان بالنسبة للرسام. الرسامون يستخدمون الألوان ذاتها ولكن للتعبير عن اتجاهات مختلفة.. الموسيقي نفس الشيء هناك إيقاعات مشتركة بين موسيقيين مختلفين.. كل منهم يوظف الإيقاع في خدمة تصور مختلف عن الآخر.. وهكذا فالحداثة نفسها لا تعبر عن موقف فكري تفصيلي، وإنما تعبر عن مدى ارتباطك بالعصر.. فربما كنا نحن الاثنين مرتبطين بالعصر، ولكن كل منا يرتبط من زاوية تختلف عن الآخر... أستطيع أن أضرب لك العشرات من الأمثلة... «الكومبيوتر» هو ذروة الحداثة في الالكترونيات... ومع ذلك فإنه يستخدم استخدامات متعددة فهو يمكن أن يستخدم في الصلم.

اجرى الحوار عيسى حسن الياسري في داسفاره العراقية \_ العدد ١٩٨٦.

 حركة الشعر الحديث... بدأت موحدة... ثم ظهرت فيها تناقضات كثرة... ما السبب..؟

" لا أظن أن حركة الشعر الحديث انطلقت موحدة ... كل ما هذالك أن الجميع اتفقوا على استبدال وحدة البيت، بوحدة التفعيلة كمصطلح وزني جديد ...! إذن هذا هو القاسم المشترك بين نازك الملائكة، والسياب، والبياتي، وصلاح عبد الصبور، وخليل حاوي ... وغيرهم.

● لكن هل الشعر الحديث هو مصطلح وزني ...؟

\_ لا.. هذا مفهوم شكلي... إذ الاستغناء عن عمود القصيدة الكلاسيكية، لا يعني انبك صرت شاعرا حديثا دائما هناك عدة أمور لا بد من توفرها في القصيدة حتى يمكن أن نطلق عليها اسم القصيدة الحديثة...

اذن فالشعراء النين جددوا شكل القصيدة كانت لهم أهدافهم
 الخاصة التي تتعدى الشكل الخارجي للتجديد.

- \_ اعتقد أن هذا كان صحيحاً إلى حد كبير... إذ أن «نازك الملائكة» كانت تعبر عن أفكار رومانسية وكانت متمردة قطعاً، ولكنه التمرد الرومانسي، بينما لا استطيع أن أصف شعر «السياب» في ذلك الوقت بالرومانسية وحدها.. صحيح أن في شعره ملامح رومانسية ولكن ذلك الشعر كان يشق الطريق بجدية نحو الواقعية حتى في ظل أشعاره الكلاسيكية... ففي تلك المرحلة كانت تظهر بدايات لتشكيل الطريق الواقعي لا في الشعر وحده ... وإنما في الأدب العربي الحديث... عندما نقرأ «صلاح عبد الصبور» في بداية الخمسينات... سوف نجد أنه لا يعبر عن الأفكار، أو الرؤى التي عبرت عنها «نازك» أو «السياب» «ادونيس» في ديوانه «قصائد أولى» تجد أنه يعبر عن شيء أخر مختلف تماما... فهناك اتفاق على تحطيم الوزن التقليدي فقط... واستبداله بمصطلح وزني جديد... أو بمصطلح إيقاعي جديد ولكن توظيف هذا الإيقاع يختلف من شاعر إلى أخس... إذن فالبداية كمانت مشتركة ومختلفة... فهم يشتركون في بعض الأمور التي تعكس نهاية مرحلة في التاريخ العربي الصديث... وبداية مرحلة جديدة في نهاية الأربعينات... وبداية الخمسينات... إنها نهاية عصر كامل في التركيب الاجتماعي العربي ... وبداية عصر جديد عبر عن نفسه في الثورات المصرية، والجزائرية، والعراقية ومعنى هددا أن الشعراء سبقوا التغيير الاقتصادي والاجتماعي بالتجديد الثقافي، والفني بشكل عام.
- انت ترى بأن الحداثة ترتبط باستخدام الشاعر للأسطورة، أو الموروث الشعبي... هل حقا... أن الحداثة ترتكز على هذين الا " امين السين " ما المدروث الشعبي الله " المدروث الشعبي الله " المدروث الشعبي الله " المدروث المدروث الشعبي الله " المدروث المدروث
- \_ أنا لا أدعي ذلك... إنما الشعراء هم الذين وظفوا الأسطورة ووظفوا المروث المسطورة ووظفوا المروث الشعبي قبل أن أقول أنا ذلك... إن استخدام الأسطورة، والرمز، والطقس، والموروث الشعبي للحكايات الشعبية، سابق على النقد.
- لكن كل هذا الذي ذكرت اقترن بالصدائة... بالرغم من جذره

التاريخي الموغل في القدم.

\_ اعتقد أن هذا ناتج عن تنوع اشكال استخدامات الأسطورة فقد اختلف استخدامها من شاعر لآخر... هناك من أعاد صياغة الأسطورة نفسها بمفردات حديثة... شاعر آخر أخذ بعضا من أجزاء الأسطورة القديمة... واضاف إليها بعض الجزئيات المعاصرة وهناك آخرون يخلقون أساطير جديدة خاصة بهم... وهذا ينطبق أيضا على الرموز... فقد استخدمت رموز دينية عديدة، ومن ديانات مختلفة بدءا من «سيزيف» لغاية الصليب... مرورا بالعديد من الإشارات، والرموز الدينية، وغير الدينية.. استخدمت أحيانا بمدلولها القديم... وأحيانا بمدلول جديد... وأحيانا شطرت إلى نصفين أخذت بعض عناصرها... وأغفلت بعض عناصرها حسب عملية الخلق الفني عند الشاعر.

● من هم شعراؤنا الذين ابتكروا أساطيرهم الخاصة...؟

- في السواقع جميعهم حاولوا ذلك... ولكنّ أظن أن «السياب» هو أكثرهم قدرة على الخلق الأسطوري بمعناه الشامل بينما نجد أن «خليل حاوي» مثلًا يصل إلينا عبر أسطورة جاهزة أعني أسطورة قد تكون موجودة في «التوراة» أو «الانجيل» أو غير ذلك من المصادر أما «صلاح عبد الصبور» فهو يتخذ بعض جزئيات الأسطورة... «أدونيس» في قصيدته «البعث والرماد» يتبنى بالكامل «الأسطورة التموزية» كما هي ولكنه يشحنها بإشارات تدل على تجربته الخاصة... سواء مع البيئة الدينية التي نشأ في أحضانها... أو البيئة السياسية التي عمل في إطارها كعضو في الحزب القومي السوري كما تعلم إلى غير ذلك... أنا في رأيي أن «السياب» وحده استطاع أن يخلق اساطيره الخاصة.

● يـوحي عنوان كتـابك «شعـرنا الحـديث إلى أين» بأن هنـاك طريقـاً مسدودة أمام هذا الشعر..

- أنا تصورت العكس تماما... تصورت «إلى أين» بأنه سائر في عدة طرق... وأمامه عدة منافذ مفتوحة... ولكن لا ندري بالضبط أي الطرق سوف يسلكها.. هذا الكتاب نشر في «١٩٦٨» أي منذ ثمانية عشر عاما... كان الرواد قد انجزوا خطوة رئيسية.. امتدت... وتفرعت في جيل جديد في منتصف الستينات.. وقد ظهر هذا الجيل في أرجاء الوطن العربي... فالكتاب يناقش مفهوم الحداثة في النقد، انجازات بشكل عام.. مفهوم الحداثة في الشعر، مفهوم الحداثة في النقد، انجازات الرواد الرئيسية... العلامات التي تتضح لنا في التجربة الجديدة لجيل الستينات... وهي تفصح عن أن هناك مسارب عديدة مختلفة متباينة لا نستطيع بالضبط.. أن نعرف إلى أين سيسلك هؤلاء الشعراء... أو كيف ستتبلور تجاربهم..

● إذن... وبعد مرور ما يقارب من الثمانية عشر عاماً على صدور هذا الكتاب... هل تحددت لديك إجابات جديدة...؟

- بالطبع هناك إجابات تالية بعد هذا الكتاب... هناك إجابات من واقع

الحركة الشعرية.. هناك إجابات عديدة... بعضها يقول إن التجربة الرئيسية لجيل الرواد... لم يتجاوزها أحد حتى الآن، والبعض يقول إن هناك تجربة عند ما يسمّى بالجيل الستيني.. وأقول «ما يسمّى» لأنني ضد التقسيمات «العشرية» للأجيال... وهي ما تزال مع تجربة الرواد تشكل المحور الأساسي للأجيال التي تلت... ولكنها لم تضف جديداً وهذا رأيي أنا شخصياً مثلاً إن جيل ما يسمى السبعينات أو الثمانينات لم يضف جديداً إلى السابقين من الرواد.

يشاع الآن أن الجيل الستيني هو الأكثر «ثقافة» من الجيل الذي سبقه. لذا أعطى لنفسه حق الريادة الجديدة.

- جيد أنك قلت «يشاع» لأن هذا النبوع من الكلام هبو بالفعل أقرب إلى الشائعات منه إلى الدراسة المتأنية العميقة... فالثقافة في الفن يجب أن نستكشفها في تضاعيف العمل الأدبي ... وليس فيما يقوله الأديب من كلام حول الثقافة يعني أنك لو جلست مع «يوسف ادريس» على سبيل المثال ستقول أنه رجل بعيد عنَّ الثقافة بمعناها الأكاديمي هناك أشياء كثيرة ربما لا يلوكها لسانه ولكن عندما تتقصى ثقافة «يوسف ادريس» من أعماله القصيصية ذاتها تجدها في استخدامه للغة... استخدامه للصور... تكوينه الموسيقي... مفرداته... رؤاه.. كيف تتشكل الشخصية عنده... هذه هي الثقافة الحقيقة التي يمكن أن تأخذها من الفنان... ومن هنا فأنا أعتقد بآن «خليل حاوي» و «أدونيس» و «صلاح عبد الصبور» و «عبد الوهاب البياتي» و «السياب» من كبار المثقفين ومع هذا فأنا لا أقول بأنهم أكثر ثقافة من غيرهم... فربما نجد واحدا... أو اثنين... أو ثلاثة في الجيل التالي مثقفين ثقافة رفيعة هـذا ممكن... وربما نجد شابا في الخامسة والعشرين وهو مثقف ثقافة جيدة... الثقافة ليست حكرا على جيل من الأجيال... وإنما هي الغذاء النوعي الحقيقي لكل إبداع... فكلما كان الفنان مبدعا... كلما كان مثقفا بالمعنى الشامل، والعميق لكلمة ثقافة... فالثقافة ليست ترديدا لبعض المصطلحات أو لبعض الأسماء الأجنبية... وإنما الثقافة تتمثل... وتستوعب في عملية الخلق... وبالتالي فهي وثيقة الارتباط بالموهبة فهو فنان موهوب ومثقف حتى ولو أنتج عددا قليللا من القصائد... أو من القصص... هذه أيضا قضية مهمة ليس كل من كتب عشرات الكتب هو أفضل من غيره... أو أكثر ثقافة لا... الثقافة لا عالقة لها بجيل من الأجيال... الثقافة لا علاقة لها بالمدارس... أو المعاهد... أو الجامعات... التي تعلمت بها... بل لها علاقة عميقة بعملك الإبداعي ورؤيتك للحياة وموقفك من الوجود هذه هي الثقافة.

انت اختلفت مع «سارتر» حول موضوعـة «الالتزام» ما أوجه هـذا
 الاختلاف...؟

- «سارتر» يستثني الشعر من الالتزام... يقول إن كل الأشكال الأدبية ملتزمة ما عدا الشعر... فعلاً أنا أختلف معه في هذه النقطة لأنني أرى أن كل شيء في الحياة ملتزم... حتى أولئك الذين أطلقنا عليهم الفاظا... أو مصطلحات

كالعدمية، والفوضوية هؤلاء جميعا ملتزمون... والقضية ليست أنهم ملتزمون أم لا وإنما ملتزمون بماذا... الرسم في أقصى درجات التجريد ملتزم. الموسيقى وهي عمل فني مجرد بالكامل ملتزمة... أنت عندما تسمع «فاغنر» تعرف أن له موقفا محددا من «نابليون بونابرت» و «الثورة الفرنسية» فإذا كانت الموسيقى... البالغة التجريد ملتزمة... فما الذي نقوله في الشعر الذي يضيف إلى الموسيقى الكلمة... والكلمة بحد ذاتها كالحجر... واللون والخط... كلها أدوات التزام... أدوات تعبير... ولكن لا يجوز أن نفهم الالتزام بالمعاني الطفولية التي سادت الثقافة العربية فترة طويلة من الرمن... واعتمدت «الجدانوفية» مبدأ للجحود العقائدي في الالتزام البعيد عن الفن... أنا أدعو إلى الالتزام في الشعر ولكن بعيدا عن الالتزام ذي المعنى الميكانيكى الصرف.

● وجود منهج نقدي... يجب أن \_ ' إلى قاعدة حضارية تتكيء على العلم... هل نحن مؤهلون أن نؤسس منهجا نقديا خاصا بنا في مرحلتنا الراهنة.

- ليست هناك مناهج عربية في نقد الشعر المعاصر... كانت لدينا نظريات ومناهج في النقد العربي القديم... ولكن هذا الانقطاع الحضاري عن ذلك التراث قد تسبب في تراكم سلبيات عديدة... منها أننا لم نستطع المزج بين تراثنا النقدي... وبين أدوات المناهج المعاصرة في الغرب. وإنما اتكأنا على المائدة الغربية بشكل متعسف... وأغفلنا التجربة المحلية في الشعر، يعني إذا جاز لي القول... أننا في الإبداع حققنا درجة مهمة من المحلية... إذن فهويتنا واضحة في الإبداع أكثر منها في النقد... لأننا في النقد أخذنا نتائج الأبحاث الأوروبية دون السياق... ودون المقدمات... لقد أخذنا «المصطلح» والمصطلح هو النتيجة القصوى للمنهج النقدي الغربي.. كان من المفروض أن نقوم بثلاثة أمور:

الأمر الأول... أن نكتشف الطريق الخاص... ما هي قوانين المسار الخاص... هذه القوانين المسار الخاص... هذه القوانين المسارة في حركة تطور الشعر والقصة والرواية.. نحن لم نستكشف المعالم البارزة في طريق تطورنا هذه نقطة، النقطة الثانية هي استكشاف القوانين النوعية في كل فن أدبي على حدة.. هذا يعني أن الشعر له قوانين والقصة لها قوانين... والمسرح لمه قوانينه... لقد بقينا ولفترة طويلة أسرى ما يسمى «بالنقد الأدبي» تجد الناقد يكتب عن الرواية، أو الشعر، أو السرح بمنطق واحد وبتصور واحد... وكأن المسرح همو الشعر وليس هذا المرح بمنطق واحد وبتصور واحد... وكأن المسرح همو الشعر وليس هذا المرح الذ أن هنالك فرقا بين لفظ دراما وبين المسرح كظاهرة مركبة... فقدا للمسرحي فيه رقص... وإضاءة وديكور وملابس... ونص... وإخراج... فالعرض المسرحي فيه رقص... وإضاءة وديكور وملابس... ونص... وإخراج... فلا يشكل العرض المسرحي... لدينا نقاد يتكلمون عن النصوص فللمرحية... وكأن المسرح «أدب» و «ثقافة» وانتهى الأمر... إن هذا الناقد همو نفسه الذي ينقد «الشعر» وينقد «الرواية» وبنفس المعايير... وبنفس المنطق...

وسبب هذا كوننا لم نستكشف القوانين المضمرة في الأنواع الأدبية المختلفة...
هذه نقطة شانية... أما النقطة الشالثة... فهي أننا لم «نمزج» بين ما تبقى صالحا من تراثنا النقدي... الشعري وبين التجربة الغربية الإبداعية في الشعر... إذ لا يكفي أنني أقرأ قصيدة... وأقول انها «رومانسية» واستخدام نفس معايير النقد عند «هازلت» ذلك الناقد الإنكليزي الذي واكب الحركة الرومانسية في الشعر وطبق تعاليمه على «الأخطل الصغير» و «إبراهيم ناجي» هذا لن يعطيني حصادا نقديا يسهم في ردم الهوة بين الأثر الفني والنقد من جهة أخرى... لأن هناك فجوتين:

الفجوة الأولى بين آلنقد والنص من جهة... والفجوة الثانية بين النص والقارىء من جهة أخرى وهو ما يسمى بالغموض ما يسمى بأن الجمهور لا يقرأ... كل هذه تغييرات مختلفة عن الفجوتين... الفجوة بين النقد والنص... وبين النص والجمهور.

♦ وبعد أن تنبه الناقد إلى هذه المعضلة... كيف يستطيع أن يبتكر منهجه النقدي الذي يحمل ملامحه المتميزة والمتطابقة مع سمات الإبداع المحلى؟.

- حتى لا أفهم خطأ... أنا لا أدعو إلى منهج خاص بنا بالمعنى الحرف... وإنما أنا أطالب بألا نهمل أحد طرفي المعادلة، العام، والخاص... أي الجانب الإنساني المطلق في التراث والخصوصية... وهذا يعني أننا استكشفنا الطريق الذي مضى فيه أدبنا وتطور... ثم أقيم «تركيبا» بين العام والخاص... إن هذا لا يعني أنني أطالب بمنهج خاص بنا لأن كلمة منهج نفسها معناها خبرة قابلة للتعميم أي أنه يمكن استخدامها انسانيا وليس محليا فقط.

# • وكيف الطريق إلى ذلك...؟

- الطريق إلى ذلك ليس فرديا على الإطلاق وما لم تكن لدينا حركة نقدية حصيلة تيارات متصارعة صراعا حرا وحضاريا لن نستطيع أن نحصل على النتيجة التي نصبو إليها لأن الفن إذا كان موهبة فردية، فالنقد مجهود جماعي... ليس هنالك نقد ولد في الفراغ.. وإنما ولد النقد إما في الجامعات، أو في الصحافة... أنا أتكلم عن التجربة الإنسانية العامة وليس في بلادنا فقط... إذن لا بد من وجود حركة نقدية تسبق عملية الحصول على الاتجاهات المتبلورة في النقد الأدبى.

• انت " م عبارة «الانجاهات» بدلاً من «مناهج» لماذا..؟

- لأن المنهج النقدي يحتاج إلى فلسفة ... فالناقد هو رسول الفلسفة إلى الأدب.. علم الجمال نفسه هو فلسفة الفن... فنحن في مرحلة متخلفة حضاريا... من المكن أن تجد في أي مكان متخلف فنانا عظيما.. «تولستوي» و «ديستوفسكي» و «تشخوف» ظهروا في بلد متخلف جدا وهو «روسيا» القيصرية.. غير أن النقد يحتاج إلى مستوى نوعي أخر من المعرفة الفلسفية اذن فنحن وضمن الشروط الحياتية المحيطة بنا نحتاج إلى بلورة اتجاهات نقدية وتيارات ولا أقول «مناهج» لو استطعنا أن نفعل ذلك لقدمنا خطوة عظيمة جداً

في طريق النقد الأدبي العربي ... وربما جاء من بعدنا من يجد الطريق نحو المنهج الذي نبحث عنه.

● ناقشت كثيرا غربة الشاعر الحديث... هل آن الشاعر الذي يكتب بطريقة أخرى لا يعانى من هذه الغربة..؟

- الاغتراب الذي قصدت في هذا الفصل يقترن بالحداثة يعني أن الفكر والتعبير متلازمان... لا يمكن أن تجد عند «المتنبي» أو «البحتري» أو «أبو تمام» شعورا بالاغتراب.. كالشعور الذي يعانيه أي شاعر حديث لا لأن الغربة لم تتمكن من نفوس القدماء... وإنما لأن الاغتراب الحديث له نوعية خاصة جدا تشكلت مع الآلة، وتطور التكنلوجيا، هذا التطور المذهل الذي سلب من الإنسان جانبا كبيرا من الإرادة، وجانبا كبيرا من المبادرة... لقد أصبح الإنسان يشعر بالعجز، والاغتراب... ويشعر أنه مستلب... وهذه مشكلة لا تخص مجتمعا دون آخر... وإنما تخص العالم بأسره.

أين تضع الشعراء الذين ما زالوا يكتبون بالطريقة الحديثة وعمود
 الشعر في أن واحد...؟

- أنا أقرأ الشعر العمودي في أعظم منجزاته القديمة وحتى المعاصرة... وانفعل به... واقرأ شعرا سلفيا مكتوبا بشكل حديث وأرفضه. المهم هو الشعر. أما أولئك الذين يتخذون من القصيدة العمودية منبرا للمناسبات وخلافا لقناعاتهم فهم انتهازيون... الشاعر الذي يتعمد أن يكتب قصيدة على هذا النحو ولغرض غير «فني» إنما يمارس انتهازية أخلاقية... أما شعور الشاعر بأن أحاسيسه، ورؤاه في هذه اللحظة لا يمكن التعبير عنها إلا بالقصيدة «الخليلية» فله هذا ولا أحد يستطيع أن يعترض عليه.. ويبقى شيء بجب أن أنبه إليه.. وهو أنني ضد الازدواجية دائما.

● كيف تنظر إلى القصيدة الحديثة الأن..؟

- في الوقت الراهن أرى أنها تعاني من مرحلة «انكسار» وضعف، ووهن... ولكنني أظن أن هذه القصيدة ستتطور إلى أفاق لا نحلم بها في الوقت الحاضر... وذلك لارتباط جوهر الشعر الحديث بالمراحل النهضوية.. إذ أنها ستتفجر في مرحلة لاحقة... عندما تتيسر لها المواهب المبدعة التي تتمثل، وتستوعب ما في المرحلة التاريخية الجديدة التي نتوق إليها.... ونتوثب نحوها.

- من أوائل المفكرين والنقاد العرب الذين تعرضوا في أعمالهم (ادب المقاومة) إلى الأدب الجزائري، المواكب للثورة، وانتهوا، في جميع كتاباتهم التي ظهرت بعد ذلك حتى الآن، عند أدباء الثورة الجزائرية، علما بان معظم هؤلاء الكتاب الجزائريين تقلصت اعمالهم أو اتخذوا مواقف أخرى، وأن هناك جيلاً جديداً من الكتاب، باللغتين، لم يحظ حتى اليوم \_ بالدراسة المشرقية، بالرغم من أن أعمال بعضهم ترجمت لعدة لغات عالمية. كيف تفسر ذلك؟
  - لمناقشة هذه المسألة لا بد من بعض الملاحظات الأولية:
- O أولى هذه الملاحظات، هي انحدار مستوى الحركة الثقافية العربية عموماً، منذ هزيمة ١٩٦٧ إلى الآن، ولا شك أنه قد صدرت أعمال ممتازة خلال السنوات العشرين الأخيرة، ولكن النقد له قوانين مستقلة عن قوانين الإبداع الأدبي والفني. إن الوعي النقدي ليس خاصاً بالنقد الأدبي وحده وإنما هـ وعي بالـ وجوه الخفية للمرحلة الحضارية التي نجتازها وأظنه وعياناقصا إلى الآن.
  - وهنا تأتي الملاحظة الثانية التي تسمى عند البعض غيبة النقد الأدبي.
- نعم هناك أزمة في النقد الأدبي العربي عموما ولكن يجب أن نراها في إطار الأزمة الأكثر شمولاً: أزمة الوعي النقدي بحاضر الإنسان العربي ومستقبله، وهي الأزمة التي تنعكس في التمزق والتشرذم ونجاح الغزوات المعادية لأمتنا العربية سواء من الأمبريالية الأمريكية أومن العدو الصهيوني. فكيف لا نجد اضطرابا أشد في الرؤية النقدية للأدب العربي المعاصر؟
- O الملاحظة الثالثة: إن من الغريب أن تنضع الرواية العربية في الجزائر، وكذلك الشعر، ومع ذلك لا نجد حركة نقدية جادة في مستوى العطاء الأدبي، أقصد أن ثمة تقصيراً واضحاً من جانب النقد الجزائري حتى أنكم ما زلتم تطلبون من النقد الأدبي في المشرق أن يكون هو الضوء الرئيسي الذي يجب تسليطه على الأدب الجزائري، بينما أعتقد أنه قد أن الأوان للنقد الجزائري أن يقوم بالجزء الأكبر من هذه المهمة، بحيث ينير الطريق أمام النقاد العرب غير الجزائريين في التعرف على الخصوصيات الوطنية لللاب الجزائري، وهي

اجرى اللقاء عبد العالي رزاقي \_ دالمسار المغربي، الجزائرية \_ العدد ٢ \_ ١٩٨٦.

الخصوصيات التي تغني شجرة الادب العربي، ككل، وتضيف إليها روافد لا تخطر على بالنا.

O بقيت الملاحظة الرابعة وهي أنني قرأت العديد من الدراسات النقدية العربية لأعمال الطاهر وطار ورشيد بوجدرة وغيرهما في المنابر الأدبية العربية خارج الجزائر، ولم تكن لهذه الدراسات أدنى علاقة بما كتب أثناء الثورة.

● اعترفتم في حديثكم هذا، بأن خصوصيات الأدب الجزائري تغني شجرة الأدب العربي بعناوين مثل شجرة الأدب العربي ككل، بينما ما يصدر في الوطن العربي بعناوين مثل (الشعر العربي المعاصر - الرواية العربية المعاصرة - القصية في الوطن العربي الخ...) لا نجد فيه أثراً لكتاب من المغرب العربي، واحيانا يقتصر هذا العمل على قطر واحد أو قطرين أو ثلاثة بماذا تعلل ذلك؟

- اعتقد أن مؤلفي هذه الكتب يضعون عناوين خادعة أكثر من المضمون الذي تحتويه كتاباتهم. لأنني عندما أضع عنوانا يقول: «الشعر المعاصر في السوطن العربي» فانني أبتعد أولاً عن العلم. لأن هذا العنوان يشيربانني بصدد إحصاء بيبلوغرافي للأعمال الشعرية في الوطن العربي الذي يجب أن أحدد المساحة الزمنية التي يشملها.

ثانيا: فإن عروبة الأدب لا ترادف مجموع إطاره، فليس المطلوب تمثيل قطري وإنما المطلوب هو تمثيل نوعي لمجموع القضايا والمشكلات في الشعر العربي، خلال مرحلة معينة، وهنا قد استشهد بشاعر من الجزائر جنبا إلى جنب مع قصيدة لشاعر يمنى.

ولكن لا أفهم أن ينزعم المؤلف، في العنوان، زعما وافيا، ان كتابه يحيط بالشعر في «الوطن العربي». وهو الأمر الذي لا يمكن تحقيقه إلا إذا قمنا بعمل بيبلوغرافي، بينما هو في الحقيقة لا يتناول سوى نماذج من قطرين او ثلاثة كما تقول أنت.

• وما هي الإشكالية إذن؟

- الإشكالية إذن منهجية وأخلاقية أيضاً. فمن حيث المنهج لا استطيع أن أكون ناقدا عربياً بحق إلا إذا كنت على دراية واسعة وعميقة بالعمل الأدبي العربي في كل مكان لا أصدر أحكاما لا علاقة لها بالواقع الأدبي... فلربما على كاتب ما أو العكس، أمتدح لكاتب جهدا ما، في الحقيقة تكرار لجهد كاتب آخر في قطر عربي أخر.

أقرأ قصة لزكريا تامر ـ فأقول انه استخدم تقنية جديدة على الأدب العربي بينما قد يكون هناك من سبق زكريا تامر في تونس، مثلاً، في هذه التقنية. ولأنني أجهل العمل الأدبي التونسي أصدرت حكما مبالغا فيه لمصلحة زكريا تامر، ولكن ليس لمصلحة الأدب العربي. هذا مجرد مثل. والعكس صحيح، فقد أنتقد الطاهر وطار لأنه لم يكتب روايته على نسق معين وأبرر ذلك بأن هذا النسق لم تعرفه الرواية الجزائرية بينما يكون هناك آخرون لم أقرأ لهم بل قد يكون هناك للطاهر وطار نفسه عمل آخر لم أقرأه مما يعني أنني تعجلت الحكم والتقييم في غيبة لوحة واضحة أمامي للإبداع العربي المعاصر، ولا أحب أن

اختم الجواب عن هذا السؤال بغير الإشارة إلى أن هناك نقادا إقليميين لا يؤمنون لا بعروبة الأدب ولا بعروبة الإنسان.

وهؤلاء يتصورون أداب بلادهم وكأنها الألف والباء في الأدب العربي.

● ادت المقاطعة العربية لـ «نظام السادات» إلى تراكم ثقافي داخل مصر، وشبه ا"ع بينه وبين القراء على امتداد الوطن العربي، لمدة سنوات، ترى كيف تعامل دعاة «الانفتاح» مع الثقافة المناهضة له. وما موقف الكاتب، في مصر، من ذلك، بعد توقف عملية التواصل مع القراء خارج مصر؟

- لا أفهم منذ البداية، لماذا تصادر مثلاً ثلاثية نجيب محفوظ أو مسرحية أهل الكهف لتوفيق الحكيم بسبب مواقفهما السياسية بالرغم من أن هذه الأعمال تشاركنا الرأي في إدانة موقف «محفوظ والحكيم». من «السادات» و «إسرائيل»، إننا نحن العرب لم نتعلم كيف نميز الفوارق الدقيقة في مثل هذه الأمور.

نجيب محفوظ السياسي سيزول وتبقى أعماله العظيمة التي بنى منها هرما للرواية العربية.

إننا في هذه الحال نستطيع أن نمنع أي تصريح صحفي أو مقال يكتبه هذا أو ذاك من الكتاب الذين يدعون «الصلح» مع العدو.

وأحب أن أقول إن «الصلح» مع الكيان الصبهيوني هو ثقافة قبل أن يكون معاهدة. هو الثقافة الفاشية والديكتاتورية والطائفية والعرقية.

وكل كاتب عربي يؤمن بهذه القيم الفاسدة ويدعو إليها هو حليف موضوعي للكيان الصنهيوني حتى وإن لم تعترف بلاده بإسرائيل.

إنني أجد بعض الذين هاجموا الحكيم ومحفوظ هم من الذين يشعلون بأقلامهم نيران الطائفية والعرقية والفاشية.

 هل نسمح لإنتاج هؤلاء بالذيوع والانتشار ونفصلهم على محفوظ والحكيم أم ماذا؟

- يجب أن نصارح أنفسنا، بكل شيء، فالمقاطعة السياسية للكتاب والفنانين والمصطلحين مع العدو هي مقاطعة صحيحة، ولكن الذين مهدوا ويمهدون لقيم «السلام» مع العنصرية والقهر يستحقون، هم أيضاً، مقاطعة من نوع آخر.

فالصلح مع العدو الصهيوني ليس من عمل فرد، وليس مفاجئة كالزلائل والبراكين وإنما هو عمل دؤوب لشرائع اجتماعية، وقوى ثقافية وسياسية عربية وأجنبية، قامت، وتقوم في العقل والوجدان العربيين، فلا يجوز أن نفرق بين من جاهر بتأييد هذا «الصلح» ومن لم يجاهر واكتفى بالعمل.

● لم تجبئي عن السؤال الأول؟

- لا شك أن المفهوم الخاطىء للمقاطعة قد حرم القارىء العربي من أن يتابع الموجات الجديدة في الأدب المصري، والتي ناضلت الانفتاح وقاومت الفساد السياسي مقاومة بطولية.

وكما كانت موجة الستينات فضحا مباشرا لأسباب القهر والضغط، حينذاك،

فقد اقبلت موجة السبعينات والثمانينات، لتفضح، دون هوادة، الانحراف الوطني والقومي، والانفتاح المشؤوم الذي جنى على مصر جناية تاريخية.

كان الأدباء الشباب يستدينون ويبيعون ما لديهم لكي يصدروا «كراسات» غير دورية لتضم قصصهم وقصائدهم التي جددت في الشكل والمضمون تجديدا لرؤيا الحياة.

كتب عبده جبير، وإبراهيم عبد المجيد، من الجيل الجديد: وبهاء طاهر وإبراهيم اصلان من الجيل السابق، وإدوار الخراط، من الجيل الأسبق، روايات تجاوزت رؤيا نجيب محفوظ ويوسف ادريس وغيرهما من ابناء الأجيال السابقة. بل إنا نجد، إلى جانب ذلك، أعمال صنع الله إبراهيم، وعبد الحكيم قاسم، وجمال الغيطاني، ومجيد طوبيا، ومحمد البساطي، ويوسف القعيد وغيرهم، في طليعة الانجازات الفنية العربية، على صعيد التحديث، ولكنها كذلك في طليعة الأدب المقاوم في مصر له «منجزات السادات» و «الطبقية الطفيلية» التي أفسدت عقل مصر ووجدانها، بعد أن أفسدت اقتصاد مصر ومجتمعها.

● في عهد عبد الناصر، اتفق رواد المسرح الكبار (توفيق الحكيم، الفرد فرج، نعمان عاشور، محمود دياب وغيرهم) على محاربة عبادة الشخصية، فلجاوا إلى استحضار هيكل العصر المملوكي، وصب أفكارهم في ذلك

وفي عُهد «السادات» قام الروائيون المصريون الجدد، ومعظم المبدعين في مجالات اخرى، إلى استحضار التراث، لإدانة عهده، وباعتباركم واحدا من اوائل الذين الحوا في اعمالهم (في التراث والثورة) على عدم الفصيل بين الواقع والتراث ما رايك في هذه العودة إلى التراث في الإبداع المصري؟ \_ في الحقيقة نجد أن أدب السبعينات والثمانينات في مصر قد لجأ إلى النوعين معا.

لَجاً إلى ما أحب أن أسميه به «الأقنعة التراثية» وليس بالتراث، كما نلاحظ في رواية «الزيني بركات» لجمال الغيطاني مثلاً، ولكن الغالبية الساحقة لجأت إلى «الوجه العاري» الذي يصل إلى حد المباشرة عند القعيد، في (الحرب في بسر مصر) يحدث في مصر الآن.

ولكن هذه المباشرة تتخذ طريقا أخر، أكثر عمقاً في (مالك الصرين) لإبراهيم أصلان، و (قالت ضحى) لبهاء طاهر.

في هذه الأعمال نوع جديد من الواقعية المكثفة والمركبة ولكنها بعيدة عن العبة الأقنعة.

والحقيقة أيضا أن الستينات عرفت مسرح الأقنعة وحتى شعر الأقنعة، كما هـو الحال، عند صلاح عبدالصبور، ومحمد عفيفي، وأمل دنقل، ولكن تلك المرحلة عرفت أيضا الروايات والقصص القصيرة ليحيى الطاهر عبد الله وإبراهيم عبد العاطي، وإبراهيم أصلان، ومحمد المبروك، وطوبيا... وكلها أعمال بعيدة عن التقنع بالتراث أحب أن أشير هنا إلى أن المسرح المصري قد عرف لعبة الأقنعة قبل الستينات بكثير، منذ أحمد شوفي إلى توفيق الحكيم وعلي أحمد باكثير، في أعمالهم القديمة.

وأحب أن أشير أيضا إلى أن التراث شيء والقناع التراثي شيء آخر.

فأنا أظن أنه ليس من عمل أدبي جدير بهذا الاسم إلا والتراث جزء منه لا يتجزأ. لأن التراث، في النهاية، هو وعي بالتاريخ.

أما القناع التراثي فهو مجرد ديكور سواء في الموضوع أو الحكاية أو الشخصيات، وكلها أشبه بالكناية والاستعارة في اللغة.

العمل الأدبي نسيجه اللغة. واللغة ليست حروفا جامدة ولا مجرد قدواعد للنحو والصرف وإنما هي رصيد وينبوع لعواطف وأفكار ورؤيا تنعكس تلقائيا في عملية الخلق حيث يمنحها المبدع بصمته الخاصة، سواء في طريقة الاستخدام أو الاستنطاق. كذلك التراث ليس ميتا ويحتاج إلى إحياء فالجانب الذي يستحق الحياة هو الذي يبقى - رغم مرور النزمن - في القيم والفكر والسلوك والوعي واللاوعي، وإيقاع الحياة. وكلها تنعكس في اختيار الكاتب لشخصياته ونحته لمواقف هذه الشخصيات وفكرها وسلوكها، وإيقاع الحياة الذي ينبض به العمل الأدبي. ولذلك كل أدب عظيم هو جزء لا ينفصل عن التراث ولكن هذا شيء مختلف تماماً عن القناع التراثي الذي قد يستخدم رمزاً وسيلة تعبيرية سواء لسبب خارجي هو زمن القمع أو لسبب هو نابع من داخل العمل الفني.

● نبهتم في حديثكم السابق عن المقاطعة العربية لنظام «السادات» إلى ضرورة الفصل بين العمل الإبداعي (أهل الكهف) وبين المبدع (توفيق الحكيم). وأن الموقف السياسي للمبدع يجب ألا يؤثر على الموقف من العمل الإبداعي. بينما أميل إلى القول بأن الإبداع موقف والمبدع موقف، وإذا حدث خلل بينهما ينجم عنه غياب الصدق الفني. فما هو مصدر هذه

«الازدواجية» في رايكم؟

- هذه «الازدواجية» التي نتصورها أحيانا في حالة التمايز بين العمل الأدبي، ومواقف الكاتب مصدرها أولاً أن العمل الأدبي أكثر تعقيداً بكثير من الموقف السياسي أو الأخلاقي المباشر للكاتب.

العمل الأدبي يستخلص أحيانا القناعات الدفينة في أدنى طبقات اللاوعي عند الفنان، حتى أن الفنان قد يفاجأ. هو نفسه، لو ان أحد النقاد كشف له

عما يقوله في عمله الأدبى فعلاً.

وهناك الكثير من الآدباء الذين يسخرون من رؤى بعض النقاد لأدبهم فيقولون: «نحن لم نقصد ذلك، ولا علاقة لنا من قريب أو بعيد، بأقبوال هؤلاء النقاد». والحقيقة أنهم صادقون وغير صادقين، في الوقت نفسه، إنهم صادقون لأنهم لم يستهدفوا بشكل واع ومباشر ما استخلصه النقاد، ولكنهم، من جهة أخرى لا يدرون أنه من الممكن للناقد أن يستكشف الأغوار العميقة لأدبهم ويلتقط منها ما لم يرتفع إلى سطح الوعي. وهنا نتذكر المثل الكلاسيكي عندما قال أنجلز قولته الشهيرة: «لقد تعلمت الاقتصاد من أبي الشيخ، بلزاك».

هذا الكاتب الذي هو ملكي في السياسة كاثوليكي في العقيدة، كان تقدمياً في

الادب. معنى ذلك. أن الصدق الفني يشارك وعي الكاتب في الإبداع حتى أنه قد يكتب أشياء ضد معتقداته الواعية. كل هذا يندرج في إطار أن الأدب بطبيعته أكثر تعقيدا من مواقف الأديب المعينة، ولكن هذا لا يعني أن هناك فصاماً في الشخصية فلسوف تلاحظ أن إنتاج نجيب محفوظ منذ هنزيمة ١٩٦٧، إلى اليوم، هنو في أغلبه الأعم باستثناءات قليلة ـ أدنى مستوى بكثير من إنتاجه السابق على ذلك التاريخ.

سوف نلاحظ على الصعيد الجمالي المحض أن القالب الروائي، في المرحلة الأخيرة، أصبح أقرب إلى التحقيق الصحفي، وضعف في البناء اللغوي.

هناك ينفصل، كما هو الشأن دائما، الشكل عن المضمون وليس السبب في ذلك هو مساندة محفوظ لـ «السادات» أو الاعتراف بالعدو، وإنما السبب هـو أن نجيب محفوظ قد حمل في أدبه وحياته معا رؤيا طبقة اجتماعية سقطت في هزيمة ١٩٦٧ هي التي هزمت.

وليس مفارقة أن نجيب محفوظ نفسه هو الذي تنبأ منذ «اللص والكلاب» إلى «ثرثرة فوق النيل» وإلى «مرامار» التي تنتهي بانتحار «ممثل الاتحاد الاشتراكي» بهزيمة الطبقة التي يمثلها.

ومن هنا، فإن عظمة أعمال محفوظ السابقة هي أنها كانت التجسيد الأوفى لطبقة صاعدة، بينما يصل إلى مرحلة الانحدار الأدبي والسياسي معا مع انحدار هذه الطبقة. وهكذا، يعود الأدب والسياسي معا إلى الالتئام، فليست ازدواجية في خاتمة المطاف ولا انفصاماً في الشخصية الأدبية وإنما هي مجرد تمايز مؤقت.

 هل أفهم من هذا أن العملية الإبداعية غير واعية بينما العملية النقدية واعية؟

- ليس المقصود باللاوعي الأدبي هو اللاوعي الاجتماعي أو السياسي. فإذا كان هناك عنصر من عناصر اللاوعي النفسي في أعماق الفنان يشارك في العملية الإبداعية فإن بقية العناصر تنتمي إلى الوعي، ومعنى ذلك أن الجانب الأكبر من عملية الإبداع الفني هو جانب واع.

وبالتالي، فما يقال عن الإبداع العشوائي ليس صحيحا بالمرة. فما يكتب بالعربية عن «الدادية» أو «الوريالية» أو «البرناسية» أو «الرمزية» في الآداب الأوروبية وخصوصا الفرنسية تنقصه الدقة والعلم.

فهذه الاتجاهات التي تناولت، بأشكال مختلفة، غوامض النفس الإنسانية، لم تكن مطلقا «لاواعية»، بعضها يستخدم أدوات اللاوعي ولكن بصورة واعية، لذلك، فالكاتب \_ في نهاية المطاف \_ مسؤول عما يكتب، وهو يعني الجزء الأكبر مما كتب.

ولكن البوعي، من جهة أخرى، ليس مجرد حالة فردية وإنما تشارك، في صياغة الوعي الإبداعي، الكثير من عناصر الوعي الاجتماعي المحيط بالكاتب، والذي يترسب في تكوينه الخاص كمواطن وكأديب معاد أي أنني لا أتصور مطلقا ما يدعيه البعض من أن المخدرات على سبيل المثال تساعد في عملية الإبداع، أي بتغييب الوعي، فمثلاً، هذه الادعاءات لا سند لها ولا شاهد على صحتها في تاريخ الأدب أو تاريخ الأدباء.

وإذا قلت لي. أن هذا الأديب أو ذلك يتعاطى مغيبات الوعي. ومع ذلك فهو يكتب أدبا جيدا، فإنني أقول لك لو أنه لا يتعاطى هذه المغيبات لكتب أدبا أجود.

بالإضافة إلى أنه ينبغي أن نفرق بين البوعي، بمعنى اليقظة النفسية والمعنوية، والبوعي الآخر، بمعنى الإدراك السليم لقوانين التطور الإنساني والأدبي.

● كتبتم الشعر والقصة والنقد، واخيراً الرواية، الا ترون أن «التنوع في الكتابة» قد يؤثر عليكم كمفكر وناقد كبير؟

ـ يجب أن أعترف بأنني توقفت عن كتآبة الشعر والقصة في وقت مبكر جدا، وهو عام ١٩٥٦. وكان هذا التوقف واعيا تماما بما أردت التوفر عليه من دراسة النقد والبحث العلمي.

ولقد اخلصت لهذا القرار حوالي «ربع قرن» بالرغم من أنه كثيرا ما راودتني الأفكار الفنية ومرارا عانيت من كبحها.

ويقول نقادي ان رواسب تجربتي الشعرية والقصصية قد انعكست، حتى على أسلوبي، في النقد الأدبي.

• وماذاً عن «مواويل الليلة الكبيرة»؟

- أما «مواويل الليلة الكبيرة» فلم أستطع قط أن أكبحها ففي عام ١٩٨٠ وجدتني أكتب هذا العمل الذي أتممته عام ١٩٨٣. ولم أطلق عليه، في أي وقت، مصطلح «الرواية» ولكن اصدقائي الذين قراوه، قبل النشر، وكذلك الناشرين هم الذين أصروا على ضلع هذه التسمية عليه.

## • ما حكاية هذه الرواية؟

حكايتها أنني اردت، بعيدا عن المذكرات الشخصية، أن أسجل بطريقتي الخاصة، تجربة الجيل الذي أنتمي إليه، أي تجربة الثورة المهزومة. وقد رحت أختار بعض النماذج من الشخصيات والأحداث، منها ما استدرجني إلى إعادة خلقه من جديد، سواء أعطيته اسمه في الواقع التاريخي، أو اسمأ آخر.

وأدرت عملية البناء حسب منطق داخلي لا علاقة له بتقاليد الرواية العربية. وإنما استخدمت أسلوب الاعترافات كإطار عام. أي أن ضمير المتكلم في الزمن المضارع هو محور تجسيد الشخصية، ولكنني استخدمت أيضا أسلوب المعارضة الشعرية كأن تعترف الشخصية اعترافا ما، ثم تأتي شخصية أخرى تعارضها القول.

## • أين التاريخ هنا؟

- لا أدري، فلربما أكون قد عبرت عن تاريخ الروح، لا عن تاريخ الجسد. ولربما لا تكون الشخصيات التي اتخذت أسماءها الصريحة هي ذاتها الشخصيات التي عرفها التاريخ. والعكس أيضا صحيح. فلربما كانت هناك شخصيات تنتمي مجازاً إلى ما يسمى بالخيال، وهي في حقيقة الأمر، شخصيات «واقعية» أو لا تقل واقعية عن التاريخ. يتداخل هذا كله في بعضه البعض نحو

درامي متشابك يظنه البعض رمزياً خاصة في ما اسميته بالمواويل، وما دعوت بالليلة الكبيرة.

على أية حال، هذه التجربة على الصعيد البنائي هي مجرد اقتراح لتطوير القالب الروائي العربي الراهن، قد يأتي من هو أكثر موهبة وأقدر إبداعا على تنميتها في أعمال أهم بكثير من العمل الذي كتبته ولا أظن أنني بهذا العمل قد أصبحت روائيا أو أنني سأزاوج بين النقد والرواية، فعملي الأساسي يظل هو النقد الأدبي والفكري الاجتماعي.

أما مثال هذه الكتب فهي من قبيل المصادفات النادرة في حياة الكاتب، وغاية ما أرجوه ألا تكون من المفاجآت غير السارة لدى القارىء.

● ازعم أن هذه الرواية ليست من «قبيل المصادفات النادرة» وإنما تدخل ضمن سياق التنظير الفكري لبعض الأساليب الإبداعية، بدليل أن هناك الكثير من النقاد العرب ينظرون لبعض التقنيات الفنية وحين لا يجدون نظيرا لها في الواقع الأدبي والفني، يلجأون إلى كتابة نموذجها، كما هو الحال بالنسبة للناقد «أدونيس» مثلاً؟

\_ وهناك في الآداب العالمية ما لا حصر له من الأمثلة (ت. س. اليوت \_ كولردج \_ شيلي) ولكن هؤلاء جميعا أصحاب مواهب شعرية كبيرة أصلاً فهم مبدعون أولاً. أما أنا فناقد أولاً وأخيراً.

● الا تتوقع أن ينشأ صراع بينك وبين أصحاب الأسماء الصريحة؟

\_ لا أدري مأذا سيكون موقف السلطة من هذه الرواية التي نشرت مرتين حتى الآن \_ خلال سنة واحدة \_ وسأعيد طبعها داخل مصر. ولكنني أعتقد أن استخدام الأسماء الصريحة ليس جديدا. فهناك الكثير من الأعمال تستخدم الأسماء الصريحة ولكن موقف السلطة لا يتحدد بسبب الأسماء وإنما بسبب ما تحويه هذه الأعمال.

● 1 " ان التصادم بين الكاتب والسلطة ـ اية سلطة اجتماعية سياسية ـ قد يحدث باعتبار ان الكاتب يسعى دائماً إلى تجاوز الواقع. ولعل الواجهة الحالية لأية سلطة هي الناشر، وباعتبار أن لكم أحداثاً مع بعض دور النشر، مثلاً تدخل دار «اقرأ» عام ١٩٦٩، حين أدخلت تغييراً في كتابك «صراع الأجيال». فهل لنا أنه نطلع على بعض ا ئق؟

ـ ليس هذا فقط. فحين أضفت فصلاً جديداً إلى كتابي «المنتمي» وتم طبعه فعلاً، فقد احتجزت هذه الطبعة الثانية لدى الناشر عام ١٩٧٠، وقد احتجزت ثلاثة أشهر.

وكما قلت، فإن كتاب «العنقاء الجديدة ـ صراع الأجيال في الأدب المعاصر» قد تعرض لحذف ثلاثة فصول بحجة أن حجم سلسلة «اقرأ» لا يتسع لغير ١٦٠ صفحة من القطع الصغير، وكذلك تعرض الكتاب لحذف العنوان الرئيسي وهو العنقاء الجديدة»، والابقاء على العنوان الفرعي «صراع الأجيال في الأدب المعاصر» بحجة أنه خطأ فني من الخطاط.

والطريف أن هذه المصادمات مع الناشرين قد وقعت لي أكثر من مرة بالأسلوب ذاته. فكتابي «معنى المأساة في الرواية العربية» في جرئه الأول المعنون «رحلة العذاب» قد نشر في طبعته الأولى بعنوان «الرواية العربية في رحلة العذاب»، كذلك كتابي «سوسيولوجية النقد العربي الحديث» فقد كان عنوانه الأصلي: «دفاع عن النقد»، وعنوانه الفرعي «نحو سوسيولوجية للنقد العربي الحديث».

● هجرة المثقفين العرب هل هي أحد اشكال التحرك الذي يتوخى منه تحسين شروط الأداء ا\* في ولو من الخارج؟. أم انها مجرد تعبير عن المازق الذي واجهه المثقف والمفكر في مجتمعه؟. أم كانت هروبا وتراجعا منظما؟

- هناك ظاهرة عامة وهناك ظواهر فردية، ويجب التمييز داخل الظاهر العامة بين العلاقات الفردية. إنني مثلاً أرفض تسمية التجمع الثقافي العربي في الغرب بأنه هجرة. إنني وغيري لم نهاجر وإنما نفينا، وفرق كبير بين المهجر والمنفى، فالمهجر هو مكان يختاره الإنسان بوعيه بقصد الإقامة الدائمة فيه، أما المنفى، فهو المكان الذي يضبط رإنسان ما إلى اللجوء إليه بصفة مؤقتة. ليس من شك أن هناك شريحة كبرى من المثقفين العرب كأساتذة الجامعة وكالصحافيين، قد هاجروا سواء إلى بلاد النفط العربية، أو إلى أوروبا والولايات المتحدة. وهذه فئة دفعتها ظروف عديدة إلى اختيار الرحيل من الوطن الأصلي، واختيار المهجر كمكان للإقامة سواء لأسباب اقتصادية، أو لأسباب (انثولوجية) تخص بعض الطوائف والأقليات التي لم تشعر بالأمان الاجتماعي، وينست من أقطارها الأصلية. لكن الشريحة الأخرى التي اضطرت اضطراراً إلى مغادرة أوطانها - من المثقفين العرب - هي فئة السياسيين والكتاب ذوي الموقف الذي يتناقض تناقضا اساسيا مع الانظمة السائدة في بلدانها، وأظن أني أنتمي إلى الفئة الأخيرة مع ملاحظة أن هناك دائماً فروقاً دقيقة بين الحالات الفردية المختلفة التي تجمعت على نحو من الأنحاء في حفز بعضها على الرحيل.

في البداية توقفت قليلاً في لبنان لاستطلاع الموقف العربي العام عن كثب، وقد تفضل بعض الزملاء اللبنانيين مشكورين بإتاحة فرصة التعبير لي اثناء وجودي هناك. وتداعت الحوادث فبقيت في لبنان عدة أشهر، قدم خلالها زملاء أخرون من مصر، وفجأة وقعت حرب اكتوبر ومضاعفاتها المعروفة، مما جعلني اقرر البقاء في هذه البوتقة العربية للبنان للتفاعل مع الأحداث والتعبير عنها بعيدا عن أية ضغوط، اعني إن تجربتي اللبنانية لم تكن من باب الهجرة والاغتراب وإنما من باب المواطنة القومية الصحيحة. كانت هناك الحركة

اجرى اللقاء محمود الريماوي في والعربي، الكويتية .. ديسمبر (كانون أول) ١٩٨٦.

الوطنية اللبنانية ذات البعد القومي العربي الحاسم، وكانت هناك منظمة التحرير الفلسطينية بوجهها العربي الناصع، وكان هناك السلاجئون السياسيون العرب، وكذلك الذين جاءوا اضطرارا أو اختيارا، وكان هناك النشاط الثقافي الذي لا مثيل له في أية عاصمة عربية أخرى. ليس على صعيد النشر فقط، وإنما على صعيد الإنتاج والإبداع والحوار الخلاق الذي حرص عليه اللبنانيون، وحرصوا على أن يكون باستمرار نشاطا عربيا وليس نشاطا محليا فقط. في هذه البيئة عشت حياتي الشخصية والفكرية كما لم أعشها من قبل، وكما لم أعشها بعد رحيلي من لبنان. وانتهت تجربتي في لبنان عام ١٩٧٦ عندما أصبح مستحيلاً استمرار المناخ اللبناني كما كان.

وكانت فرنسا هي البديل، لكنها كانت (المنفى).

فرق شاسع بين رحلتي الفرنسية وتجربتي اللبنانية، في لبنان كنت في وطني، الما في فرنسا فكنت ضيفا، ومع ذلك فإني اريد أن أقول إن السنوات العشر التي امضيتها في باريس خففت منها رحلاتي المستمرة إلى مختلف أجزاء الوطن العربي، وأظن أن المرحلة كلها - سواء في شقها الفرنسي أو اللبناني - هي مرحلة خصبة بكل المعايير مع ما فيها من أحزان، وبكل ما فيها من انجازات، لقد تعمق انتمائي العربي وترسخ في هذه الرحلة الطويلة، وتعلمت من المناهج الجديدة في الغرب كيف أتفاعل معها، وماذا أخذ وماذا أرفض.

و يبدو من حديثك حتى الآن أن هذه التجربة التي سميناها ظاهرة ـ
 في بداية هذا ا عـ كانت مسالة طبيعية، أو نتيجة شبه حتمية لطبيعة الظروف العامة في الأقطار العربية.

هل هذا الاستخلاص صحيح؟

\_ ستلاحظ في ضوء هذه التجربة انني وغيري لم نكن بمعزل عن سياق تاريخي بدأ في القرن التاسع عشر. لن ننسى الرحلات العديدة لرواد النهضة العربية الحديثة، من أمثال رفاعة الطهطاوي، وخير الدين التونسي، ولن ننسى أيضا الرحلات الأخرى التي قام بها أمثال أحمد فارس الشدياق، وكذلك التجربة الهامة لجمال الدين الأفغاني، ومحمد عبده والعروة الوثقى.. صفطويل من السوريين واللبنانيين والمصريين وغيرهم ارتبادوا طريق الهجرة كجبران خليل جبران، وإيليا أبو ماضي، وبقية شعراء المهجر وكتابه، وصحافتهم المعروفة، وهناك من تعلم وعاد كالطهطاوي، وطه حسين، والحكيم، ومحمد مندور، ولكن الفرق دائما بين الكاتب والخبير أن الكاتب له دور داخل ومحمد مندور، ولكن الفرق دائما بين الكاتب والخبير أن الكاتب له دور داخل وطنه ولا يمكن أن يحقق ذاته من خلال هذا الدور إلا في وطنه، ومن ثم فإن الهدف المستمر أمام أي كاتب في المنفى أن يجعل من رحلة الغربة فرصة الستثنائية للتعلم، وأن يجعلها قصيرة إلى أقل زمن ممكن، وإلا فسيتحول الوطن الجديد وليس كاتبا.

إلى اي حد تعتقد ان وجودكم في فرنسا ساهم بالتعريف بالأدب
 العربي المعاصر، وفك العزلة «العالمية» حول هذا الأدب؟

- إنني وغيري ممن أتيحت لهم فرص الاحتكاك بالمؤسسات الغربية كالجامعات أو دور النشر قد يسرنا ومهدنا بقدر ما نستطيع بعض الطرق للأدب العربي، فمثلاً كنت شخصيا أعمل في إحدى الجامعات، وكان أحمد. ع. حجازي، ومحمود. أ. العالم، يعملان في جامعة أخرى، وكانت الثقافة العربية هي المادة الرئيسية التي نقوم بتدريسها لطلاب هذه الجامعات من الفرنسيين والعرب، وقد كان لذلك أثره في تعريف دوائر الثقافة الفرنسية بثقافتنا عن طريق مباشر لا بواسطة المستشرقين، لقد كان شيئا جديدا، مثلاً شاعر عربي كحجازي يقوم - بنفسه - بتدريس مادة الشعر العربي، بينما كان محمود. ألمالم كمفكر وناقد للأدب يقوم - بنفسه بتدريس الفكر والأدب العربيين، ولذلك العجيلي، ومحمود درويش، والبياتي ويوسف ادريس، وأخرون إلى قاعات العجيلي، ومحمود درويش، والبياتي ويوسف ادريس، وأخرون إلى قاعات المحاضرات الكبرى في السوربون، فيدخلون في حوارات مع المثقفين الفرنسيين، المكن أن تترجم أعمالهم، وأعمال غيرهم إلى الفرنسية في أكبر دور النشر، بل إن بعض النصوص العربية الحديثة تـدرس الآن في مرحلة ما بعد الدكتوراه.

وأود أن أنب في هذا المجال إلى نقطة مهمة، فمن أهم إيجابيات المنفى الأوروبي ذلك التعارف والتفاعل بين أدباء المشرق وأدباء المغرب العربيين.

الفكرية ولكن كيف تفسر استمرار حضور ونفوذ المناهيج الفكرية المغربية الحديثة في بيئتها الاصلية؟ وما موقع الالسنية والبنيوية بالذات؟

- كان أول ما استرعى انتباهي أننا وصلنا إلى فرنسا (١٩٧٦) في وقت كانت المناهج الحديثة فيه في مرحلة الاحتضار، وأقصد في مجال النقد الأدبي كالبنيوية، وكنت مندهشا من ازدهار هذه المناهج الآفلة في الكتابات العربية، ويبدو لي أن الترجمات التي قام بها المغاربة أساساً وبعض اللبنانيين والمصريين هي التي روجت لهذه المناهج تسرويجا ينقصه الفهم والإدراك والاستيعاب والتمثل، سواء كان ذلك تمثيلاً للسياق التاريخي الثقافي في الغرب، أو في الوطن العربي، ونادرا ما كنت أجد نصا نقدياً بنيويا مترجماً ترجمة محيحة، ونادراً جداً ما كنت أقرا نصاً نقدياً عربياً، قد فهم كاتبه البنيوية فهما صحيحا، إن فوضى ترجمة المصطلحات وتوخي نقد أدابنا المحلية هما اللذان تسببا في فشل بعض تيارات نقدنا المعاصر وعجزها. إن الكثيرين من النقاد والمنظرين العرب لا يعرفون مثلاً أن (غريمس) قد تراجع عن كثير من النقاد، ومع ذلك تجد أحدهم وقد جمع مصطلحات شتى من مظانها وكأنها عنمن سياق واحد، وهي في الحقيقة تنتمي إلى تيارات مختلفة، ومدارس ضمن سياق واحد، وهي في الحقيقة تنتمي إلى تيارات مختلفة، ومدارس مختلفة، وعصور مختلفة، قد تجاوزها البنيويون منذ سنين طويلة.

تفسر كون اكثر التيارات مثاراً للاهدمام هي تلك التي تأخذ بالبنيوية التي وصفتها أنت بانها تحتضر في منبتها الاصلي؟. وهل هذا

وحده يكفي لعدم الأخذ بها وخاصة أن المسألة تتعلق بمعضلة أعم، وهي ما يسمونه المسأفة الحضارية بيننا وبين الغرب؟، إن كثيراً من الأدوات التي مها في حياتنا وفي تفكيرنا قد توقف ألن أمها في الغرب، بشكل أو بآخر لا نجد مفراً من ألن ألمها، أعني التعامل معها، ناهيك عن أي تيار كالبنوية من شأنه الحد من بعض أفات النقد عندنا: كالانطباعية المفرطة أو الهوس بالمضمون على حساب ألل أللي موهل تعتقد أن الجهد النقدي العربي الذي البنوية في المشرق والمغرب هو جهد بلا طائل؟.

\_ إن تيارات البنيوية، وكذلك الألسنية تفيد الناقد بلا شك قبل قيامه بعملية النقد، أي أنها مرحلة سابقة على التواصل بين الناقد والجمهور وهذه المدارس أشبه ما تكون بمعمل أو مختبر لذبذبات الكلمات وجذورها، وتركيب البناء من المواد الأسطورية، والسلاواعية، وأسلوب استخدام المعجم وطريقة اختيار التعامل مع اللغة، وهذه كلها عناصر تفيد الناقد بنتائجها لكنها لا تصلح بذاتها \_ أن تكون نسيجا للنقد \_ أي نقد هو علاقة بين الأثر الأدبي والجمهور، وعندما ولا شأن للمختبر الصوتي أو اللغوي أو (الانثروبولوبي) بالجمهور، وعندما يقتصر الأمر \_ بشأن هذه المدارس \_ على أن تكون مجرد عناصر معملية فإن الناقد يختار من بينها ما يخدم منهجه وليس مضطرا لللخذ بها ككل لأنها تصبح حينئد هي المنهج.

ولذلك عندماً نقول أنها تحتضر في الغرب، فالمقصود هو كيانها المنهجي وليس عناصرها المعملية.

في النقد العربي الحديث هناك لا شك محاولات تنظيرية كالتي قام بها د. كمال أبو عبد السلام المسدي في تونس، وهناك محاولات تطبيقية كالتي قام بها د. كمال أبو ديب، لكن أنجح هذه المحاولات في تقديري هي تلك التي حاولها د. جابر عصفور خصوصاً في كتابه القيم عن طبه حسين «المبرايا المتجاورة»، لكن هناك نقاداً يستفيدون فقط من هذه الاتجاهات كخالدة سعيد، ويمنى العيد، والياس خوري، ومحمد برادة، لكننا لا نستطيع أن نطلق على هؤلاء أنهم نقاد بنيويون أو السنيون فهم حديثون دون الحاجة إلى تلبس الأشكال الأدبية الجاهزة في الحداثة.

استكمالًا لهذا المحور أود أن أسال: إذا كانت هذه المناهج في حالة احتضار، فما الجديد والماثل في اللهناة؟

- هناك عودة إلى تعميق الماركسية الأدبية وتطويرها، حيث نشهد اتجاهات مغايرة لاتجاه لوسيان غولدمان، ونبتعد كثيراً عن المضمون الرئيسي في نقد جورج لوكاش، حيث يتم تجاوز الستالينية تجاوزاً جذرياً للمرة الأولى، وليس هناك عمليات (ماكياج) كتلك التي قام بها غارودي في الستينات، وإنما هناك إبداع منهجي جديد.

ف لو ا" إلى محور آخر هو محور الحداثة في الأدب العربي لوجدنا ان حركة المحداثة كانت طوال العقود الله الماضية حركة صاخبة، وربما نستثنى الله الأخير من هذا الصخب، وقد جنت تلك الحركة ثماراً

بعضها ناضجة اثبتت السنوات قيمتها الله السراء وانطوت اثار الخبرى في النسيان، بينما ما زالت بعض الأعمال معن هوية لها ومستقر الا يعتقد الآن د. غالي شكري ان هذه الحركة وخاصة في الشعر قد وقعت في احيان كثيرة في شكل جديد وخطير من التقليد يقوم على تقديس الأشكال، ومجانية الله واضمحالا التجربة، وان هناك في المقابل وعيا طيبا لدى عات كبيرة من المبدعين العرب ممن ينحون نحو تاصيل هذه الحداثة، ومحاولة استلهام التراث الحي في استنباط اشكال اكثر ملاءمة لمضامين والمحددة؟

- بادىء ذي بدء تجدئي أفرق بين مصطلحات التجريبية والطليعية من ناحية، وبين مفهوم الحداثة من ناحية أخرى، فالحداثة هي رؤيا جذرية للكون الفني، وهذه الرؤيا ليست من قوانين النقد العربي، ولا هي من معايير الادب، وإنما نطالب بوجودها، كالموهبة تماما، سواء كانت حاضرة أو غائبة، ولا نملك أن نسأل أديبا ما: لماذا كانت لديه هذه الموهبة؟ ومتى؟ وكيف؟

فرؤيا الحداثة تنعكس على البنى الفكرية والجمالية للعمل الأدبي، وهي تختلف في هذا الانعكاس من حضارة إلى أخرى، ومن بيئة إلى أخرى، ومن فن إلى أخر. ولعلى أجرؤ على القول أنها تختلف من كاتب إلى أخر، ولذلك فإن برج بابل النقدي الذي يدعى في كل لسان أنه حديث، وأنه يدعو إلى الحداثة هو السبب في اضطراب الموازين القادرة على فرز الجيد من الرديء، والموهوب من العقيم. إن أغلب النقد العربي الذي ينادي بالحداثة ليس نقدًا حديثًا \_ وأرجو أن اكون واضحا - فالحداثة عندي لا علاقة لها من قريب أو بعيد بنقل المصطلحات الغربية المعاصرة وانتظار آخر كلمة قالها بارت أو غريمس، الحداثة كما قلت رُوّيا جذرية للكون الفني، ومعنى ذلك أن التحديث الحقيقي في النقد هو اكتشاف القانون الأساسي لمسار حياتنا الأدبية، واكتشاف القوانين النوعية لفنوننا الأدبية، وهذا المفهوم للنقد هو الذي يخلق نقدا روائيا، وأخر مسرحيا، وثالثا للشعر، لا نقدا عاما للأدب ككل، هذا المفهوم للنقد ايضا هو النذي يقودنا إلى إلغاء التصورات القديمة كالشكل والمضمون، والداخل والخارج في العمل الأدبى، وهـو الأمر الـذي لا يتم إلا بالحصول على القيمة المطلقة للعمل الفنى بتحليل او بتحليل عناصره الأولية، وإعادة تركيبها، ثم بالحصول على القيمة النسبية للعمل الأدبي بمقارنته بغيره من الأعمال الماثلة، سواء في انتاج الكاتب نفسه، أو في انتاج زَملائه، أو في إنتاج الأداب الأجنبية، هذا وإذا حصلنا على القانون الأساسي لمسار أدبنا العربي الحديث، وإذا حصلنا على القوانين النوعية لفنوننا الأدبية المختلفة، وإذا حصلنا على القيمتين المطلقة والنسبية للتجربة الأدبية المحلية، في هذه الحالة نكون قد وصلنا إلى أبواب الحداثة في النقد، وبهذا النقد الحديث سوف نكتشف حداثة كل فن أدبى عندنا أو عند الآخرين، كذلك حداثة كل كاتب، وكل عمل. والأهم أننا سوف نكتشف الأصبيل من المزيف في هذه الحداثة، فكما أن هناك اساتذة في تزييف النقود، وتزوير اللوحات العالمية، كذلك هناك أساتذة في تزوير الحداثة العربية والأجنبية. ولا يجوز - بأية حال - أن نستخلص من حداثة شاعر

كادونيس مثلاً قواعد ونحولها إلى معيار عام نستخدمه للحكم بقرب الشعر من الحداثة أو بعده عنها، فهناك مفهوم للحداثة عند أدونيس يغاير مفهومه عند البياتي، أودرويش، أوعبد الصبور، أوحجازي، أوسعدي يوسف مثلاً، والحداثة ليست اتجاها، أومدرسة بعينها، وإنما هي رؤيا تتعدد فيها المدارس والتيارات، بل إننا قد نكتشف أن تحديث المسرح العربي يحتاج إلى أدوات تعبيرية لو أنها وجدت في الشعر لاعتبرنا هذا الشعر تقليديا، مثلاً فكرة (السامر الشعبي) التي دعا إليها ذات يوم - يوسف ادريس لو أنها طبقت في مجال الشعر لأدى ذلك إلى إنتاج شعر بالغ التقليدية، وكذلك الأمر في القصة والرواية، فإن حداثة كل منها تختلف عن حداثة أي فن أدبي آخر. وأيضا حداثة سان جون بيرس في الشعر، وصمويل بيكيت في المسرح، وناتالي ساروت في الرواية تختلف عن حداثة أي أدب أخر خارج الثقافة الفرنسية.

 هل ينطبق هذا الأمر على القصية القصيرة، والرواية، التي شهدت تقدماً ملحوظاً في الستينات والسيعينات؟

- الأمر هنا يختلف دون شك، إننا نشهد منذ منتصف الستينات إلى اليوم جيلاً أو أكثر في الوطن العربي كله يكتب الرواية والقصة القصيرة بمفاهيم حديثة متقدمة على تجربة الجيل السابق، لقد بنى نجيب محفوظ مثلاً هرما في تاريخ الرواية العربية، وكذلك يوسف إدريس في مجال القصة، لكن هذا الهرم أصبح قاعدة صلبة لبناء رؤى جديدة كليا لا تخطر على بال هؤلاء. إن ما يكتبه زكريا تامر، وإدوار الخراط، والطاهر، وغير هؤلاء في القصة والرواية العربية يحمل تجديدا نوعيا لا ينفصل مطلقا عن منجزات الأجيال السابقة، ولكنهم يضيفون ألوانا عديدة من ألوان الحداثة التي أرجو أن يكون واضحا أنها صنو الأصالة، ففي جانب من التحديث تأصيل. إن الرواية والقصة تشهدان نموا متعاظما في الوطن العربي، وهناك فوضى إلى حد ما في النقد، أما الرواية والقصة القصيرة فإنهما في تقديري يتقدمان خطوات واسعة إلى الأمام.

● انتم أبعد النقاد عن الخضوع للتصنيفات الرائجة. لكن فئة من النقاد والاجتماعيين، لا يضعون جهدكم الله ي الكبير في هذا الاتجاه بينما يوجه لكم السلفيون اتهامات متنا لل تحيلكم إلى صف الاتجاه الأول والاجتماعي، في حين لا يعتبركم التغريبيون واحدا منهم، ولللهض منهم جهدكم برالانتقائي، وانعدام الروح السجالية... الخ، فما

هو منهجكم النقدى؟

- أعتقد أن هؤلاء السادة لهم الحق في عدم قدرتهم على تصنيفي منهجيا في إحدى الخانات التقليدية، وذلك لأن إسهامي الرئيسي هو محاولة التأصيل أكثر من محاولة النقل عن الغرب أو السلف، والتأصيل هو استكشاف القوانين الداخلية في الأدب العربي من خلال التفاعل بين مادته الإنسانية والفنية وبين مفهومي للحداثة كما شرحته سابقا، ولذلك ستجد أن الغالبية العظمى من أعمالي النقدية هي في التطبيق وليس التنظير. حتى في كتابي «الماركسية والأدب» كنت أبحث الجانب التطبيقي وليس النظري، وهذا يعني أنني لست مولعا بنقل

المصطلحات وإنما بالبحث عنها في تضاعيف التجربة المحلية، وهذا لا يتأتى إلا بالتطبيق الذي يمكن أن تكتشف من خلاله العناصر النظرية التي أحصل عليها بالعمل المستمر، ولا يعني ذلك أن أتناول العمل الأدبي دون بوصلة هادية، لكن هذه البوصلة تزداد غنى مع الأيام بكل ما أحصل عليه من نتائج في التطبيق. وقد تسألني: ما هي هذه البوصلة فأقول إن شغلي الشاغل هو تحليل العمل الأدبي من داخله ومن خارجه، ولعلي أكرر القول بأنه ليس هناك داخل وخارج في العملية الإبداعية، ونتيجة هذا التحليل ستكتشف القيمتين المطلقة والنسبية في العمل الأدبي كتجربة إنسانية خالصة، وكرؤيا فنية للعالم، ذات استقلال نسبي عن الواقع المحيط، ولكن دون أن تنفصل عنه لحظة واحدة.

أنمة ملا أخرى ارجو ان نناقشها بصراحة وهي ان أفاوتا كبيرا بين مستوى كتبكم، رغم ان كتبكم الأولى تشهد ببداية جهادة وخصبة، إلا أن زخم هذه البداية اخذ يتفاوت بين كتاب و آخر.

- هذه ملاحظة صحيحة. لكن يجب أن تفرق بين مؤلفاتي التي أكتبها حول موضوع واحد في بحوث علمية مستقلة يشكل محتواها اتساقا منهجيا وموضوعيا في كتاب، وبين الكتب التي أجمع هيها بعض المختارات من كتاباتي في الصحافة. إننى مدين للصحافة بالوصول إلى قاعدة عريضة من القراء، كما أنني مدين للصحافة لأنها دربت قلمي على لغة لا تنخفض عن مستوى العلم، ولا ترتفع عن إدراك القارىء العام. وهذه المختارات تفيد القاريء العام الذي لا يجوز تجاهله، كما أنها مادة أولية لمؤرخي الثقافة في المستقبل، حيث أن الأحداث الثقافية سرعان ما تنسى إذا لم تضمنها هذه الكتب التي يختلف مستواها عن مستوى المؤلفات الكبيرة والأساسية. وبالنسبة لي فإن الجمهور بالنسبة للنقد هو الطرف الذي بدونه لا يكون هناك نقد، وقد اعتاد النقاد «المحترمون» أن لا يتناولوا كتابا متوسطي الموهبة، أو يختلفون مع الناقد سياسيا، لكنهم رائجون في صفوف القراء، وبالتالي فإنهم يمارسون نفوذا فكريا واضحا خاصة على الأجيال الجديدة. بعض النقاد \_ كما أقول \_ يتجاهل هؤلاء بحجة أنهم تحت مستوى النقد. أقول في المقابل: إنه ليس هناك أديب له قاعدة واسعة من القراء ولا يستحق النقد، بل العكس تماما، إنني يجب أن أبحث عن أسرار هذه الظاهرة الاجتماعية، ويجب أن احترم الجمهور إن لم احترم الكاتب وأعتقد أن من واجبي أن أتدخل بين الكاتب من هؤلاء وقرائه تدخلا لمصلحة الأدب والجمهور على السواء، ولعلك تلاحظ منذ بداية عملي وانا أحرص على الكتابة عن الأدباء الموهوبين والذين قد يصلون إلى الجمهور بغير موهبة كبيرة على السواء.

لعلك تقصد بعض الكتاب محدودي الموهبة أو متوسطيها، لقد خفت تأثير هؤلاء إلى حد كبير وخاصة على الأجيال الجديدة.

دون التوقف عند اسماء محددة فإن تأثير متوسطى الموهبة قد خفت كما تقول، ويعود الفضل في بعض جوانبه إلى إسهامات النقاد الجادين الذين لم يأنفوا من تداول هذه الظواهر التي نتركها في العادة فريسة للنقد الصحفي المتعجل أو الذي يجامل.

- في سن المراهقة وكفالبية أقراني كتبت الشعر الموزون المقفى وشعر التفعيلة والشعر المنثور، في الحب والمجدّ والموت والطبيعة والمجهول. لقد ولدت عام ١٩٣٥ في مدينة منوف من أبوين صبعيديين لا علاقة لهما بالشعر، وإنما بتجارة القماش. ويبدو أن أبي خسر تجارته خسارة فادحة بعد ولادتى بسنوات قليلة في بدايات الحرب العالمية الثانية. كان يتعامل مع تاجر كبير في الاسكندرية ما زلت أذكر اسمه هو «الخواجا ارتين» وما زلت أذكر عنوانه في شارع فرنسا. أذكر ذلك جيدا لأن أبي كرره على مسامعي كثيرا. والأرجح أنه عاش في الإسكندرية أجمل سنوات عمره، فهو أحد أبناء موسم الهجرة إلى الشمال. أي أنه أحد أبناء الصعيد في جنوب مصر، ممن هاجروا إلى البحر في أقصى الشمال هرباً من الجبل والصحراء. وحدث أن غرقت إحدى بواخر الشحن، وكان على ظهرها كل ما يملك أبي. أبرق له الخواجا ارتين بذلك ونحن في منوف، فكان الحزن هو أول المشاعر التي «رأيتها» في طفولتي الباكرة، تخيم على دارنا كغيمة لا تمطر. لعله الحزن والفقر معا، وأضيف العناد.. فقد صمم أبى كالكثيرين من أبناء جيله «التجار» أن أتعلم في مدرسة أجنبية هي المدرسة الانكليزية .C.M.S وهي مدرسة إحدى الارساليات المشهورة في ذلك الوقت. وفيها تعرفت على تلميذ غريب الأطوار يهمل دروسه تماما ويدرسم المعلمين ـ ومعظمهم من استراليا واسكتلندا وانكلترا \_ في أوضاع ساخرة. ولم ينج من سخريته أستاذ والإنشاء الانكليزيء وهو مصري صعيدي واسمه عبد المسيح بشاي، بالرغم من أنني علمت من اليوم الأول في المدرسة أن هذا المعلم هو والد هذا التلميذ الذي ستعرفه مصر والعرب جميعا بعد ذلك كأحد أشهر رسامي الكاريكاتير، وهو جورج البهجوري. وقد ولد في الأقصر ولكن والده من بهجورة في محافظة قنا، وجورج لذلك هو أقدم أصدقائي على الاطلاق، يكبرني في السن

أجرى المرارياسين رفاعية \_ «الدسترر» \_ لندن ۱۹۸۷/۱/۱۲.

ولكني تعرفت عليه وأنا في الرابعة من عمري، أي منذ خمسةٍ وأربعين عاماً. منذ نهاية الحرب وبداية الثورة الناصرية بين عامي ١٩٤٧ و ١٩٥٢ كنت في الدراسة الثانوية قد تعرفت على فلاح صعفير يشاركني الحزن والفقر ولكنه يأتي إلى منوف من قريته القريبة (رملة الأنجب) يوميا بالقطار، هذا الفلاح الحزين الذي كان في مثل عمري تقريبا ويدرس في المرحلة الثانوية، كان صامتا ذا وجه صخري كأنه منحوت من حجارة أحد الكهوف. لا أذكر على وجه الدقة كيف تعرفت عليه، ولكني كنت في صباي تلميذا مشاغبا. وكان الشيخ حافظ معلم اللغة العربية في المرحلة الابتدائية ثم الأستاذ محمود في المرحلة الثانوية (ولأ اتذكر سوى الاسم الأول لكليهما) قد كشفا لي كنوزا من المعرفة التي لا علاقة لها بالمدرسة. كان الأول صديقاً لأبي فطلب إليه أن يسمح في بأن آخذ عنده «درسا خصوصيا» بالمجان. والحقيقية أنه أول من اطلعني على «كليلة ودمنة» و «الف ليلة وليلة» و «الزير سالم، و «تغريبة بني هلال» في طبعــات شعبية من الورق الرخيص المهلهل. أما الأستاذ محمود فكّان صديقي، رأني في إحدى المرات اخطب في زملائي ساخرا من المدرسة والمدرسين فدعاني إلى منزله حيث فوجئت بمجلدات من الشعر والفلسفة والفقه والبلاغة، وعلى يديه تعلمت كيف أقرأ الشعر وكيف أتنذوق البلاغة، وبمبادرة منه خطبت في «مولد النبي» بالمدرسة الأميرية أي الحكومية القريبة من مدرستنا. وفي ذلك اليوم تعرفت على ذلك الفتى الأسمر الجهم الذي بهرني بأنه يكتب. الشعر. الشعر؟ مرة واحدة؟ قرأت ما يكتب، ثم تناولت القلم بنزق الأعلق بأن صاحب هذا الكالم يستحق جائزة نوبل. وضحكنا، وتوالت اللقاءات بيننا فتوطدت صداقتنا، وكنت أزوره في قريته ليطلعني على كنوز أخسرى من بينها مجلدات مجلة «السرسالية» ومن بينها مؤلفات كاتب كان يعشق ولم اكن ارتاح إليه هو مصطفى صادق الرافعي. ولكنه كان مولها بالشاعر محمود حسن اسماعيل الذي أحببته كثيراً. ومضت الأيام بسرعة وإذا بصاحبي يكبر في الشعر والحياة ويصبح أحد أبرز وجوه الحركة الجديدة في الشعر المصري، وهو محمد عفيفي مطر.

ي ذلك الوقت وحتى عام ١٩٥٦ كنت اكتب الشعر وأنشره في المجلات الاقليمية أو الصحف الثانوية في العاصمة. وكنت اكتب التمثيليات ذات الفصل المواحد. وكنت أترجم عن الانكليزية عشرات القصص، ولكني كتبت أيضا بعض القصيص القصيرة،

وفي عام ١٩٥٤ أرسلت بعض انتاجي المترجم والمؤلف إلى مجلة تصدر في القاهرة واسمها «قصتي»، وإذا بصاحبها ورئيس تحريرها الأديب صبحي الجيار يكتب في مشجعا ومهنئا وناشرا في على مدى ثلاث سنوات كل ما أكتب وكان الأستاذ محمود، المعلم الذي أخذ بيدي في المرحلة الثانوية قد نبهني إلى أهمية أن أجرب كتابة الرواية، وأعطاني روايات عديدة لتوفيق الحكيم ونجيب محفوظ، وقال في أنه سيجد طريقة لنشرها إذا أعجبته. وفعالا كتبت روايتين لم أعطهما للاستاذ محمود، بل قلت له أنني أفضل نشر كتاب في ولاصدقائي من عشاق الأدب. وقد طبعنا هذا الكتاب على حسابنا في إحدى مطابع الفجالة في

مصر بعنوان رئيسي هو «صوت الأدب» وعنوان فرعي يقول «نصو أدب رفيع لحياة أسمى». كانت رياح النقد الواقعي قد هبّت، كما قد تلاحظ. وليست لدي نسخة واحدة من هذا الكتاب الآن.

وكان صديقي الثالث في منوف أكثرنا وعيا سياسيا، فهو أول من أهداني كتسابا في المساركسية وبعض مؤلفات مفيد الشوباش، وشجعني لمعرفتي بالانكليزية على ترجمة بعض المقالات التقدمية. ولأنه كان يدرس الفلسفة فقد كان يعطيني سنويا كل كتبه ومحاضراته ومذكراته لأقراها وأدرسها كأنني طالب في القسم معه. ومنذ أن تخرج عام ١٩٥٧ تقريبا عمل بالصحافة على الفور، فلمع فيها وتدرج حتى أصبح الآن رئيسا لمجلس إدارة إحدى القلاع الصحفية الكبرى. إنه مكرم محمد أحمد رئيس تصرير «المصور» ورئيس مجلس إدارة دار الهلال.

وفي عام ١٩٥٦ انتحرت فنيا. أي أنني اتخذت قرارا حاسما في حياتي هـو عدم الاستمرار في تجـربة الإبـداع الفني. ذلك أنني لم أقـل لـك أنني طيلة الرحلة السابقة على هذا التاريخ كنت أعشق النقد الأدبي عشقا ملـك علي كـل حواسي. وللغة الانكليـزية الفضـل الأول والأكبر في معـرفتي الباكـرة بمدارس النقد الغربي الـذي شغفت به كأنني أقرأ الشعر أو الرواية، فقد كفـل لي متعة تنوقية بعيدة المدى. وربما كان أول مقـال نقدي لي عن روايـة «زقاق المـدق» لنجيب محفوظ. ولم أنشره، أو لم أحاول نشره، ولقد كان أول مقـالاتي المنشورة بعنوان «أين رجال الفكـر»؛ في أيلول (سبتمبـر) ١٩٥٧ بمجلة اسمها «عنوان السلام» يصدرها اسبوعيا رجل اسمه ناشد يوسف في مدينة كفر الزيات. كان عمري حينذاك سبعة عشر عامـا وبضعة شهـور. ولكن صاحب المجلـة لم يكن يعـرف، فكتب لي أن أزوده كل أسبـوع بمقال، وســيرسل إليّ خمس نســخ من المجلـة مجانا في مقابله.

لقد تربيت حقا في هذه المجلة المتواضعة التي ربما لم يسمع بها سوى اهالي كفر الزيات في ذلك الوقت. تربيت على الكتابة الاسبوعية بما تعنيه من انضباط في المواعيد، والتقاط لأبرز الموضوعات الحية، والاسلوب القادر على مخاطبة المواطن في أي مستوى ثقافي كأن.

ولكن أول مقال نقدي أنشره في مجلة «معترف بها». كان مقالاً في نقد الشعر، في تت الخمسينات أصدرت الثورة الناصرية مجلتها الادبية المعروقة «الرسالة الجديدة». وكنت أتابعها مع محمد عفيفي مطر، وذات يوم نشرت قصيدة جميلة لمواطن من المنوفية، من بلدة «تلا» كان عنوانها «بكاء للأبد» أما صاحبها فقد كان أحمد عبد المعطي حجازي. كانت هذه أول قصيدة تنشر له، وكان تعليقي عليها في العدد التالي مباشرة هو نقدي الأول. وفي هذا العدد أيضا نشر محمد عفيفي مطر إحدى قصائده التي كنت قد علقت عليها بأن صاحبها يستحق جائزة نوبل. ربما كان عنوانها «أناشيد السلام».

لقد أحببت النقد اذن طيلة الوقت، وشعرت عام ١٩٥٦ بأن هذا الفرع من فروع الأدب لا يحتاج إلى مزاحمة، وأنه يرفض ذلك. كان النقد وما يـزال في

مخيلتي إبداعا ادبيا خالصا كغيره من فنون الأدب، ولكنه يلبي في نفسي نزوعا نحو «الفكر» أيضا. لذلك قررت أن أخلي له الساحة نهائيا في ذلك التاريخ. وترقفت بصعوبة ولكن بشجاعة عن كتابة الشعر والقصة. وفي عام ١٩٦٣ كان غسان كنفاني في القاهرة وقد زارني وراح يعبث في بعض أوراق مكتبي. كنت قد خرجت لتوي من المعتقل، وإذ به يعثر على مسودات بعض قصصي القديمة فاستأذن في استعارتها بقصد القراءة لمعرفة «جذوري» كما كان يقول. ثم فوجئت به ينشر احداها في مجلة «الحرية» وكان عنوانها «ضربة شمس». وقد تفاجأ بعض اصدقائي أيضا الذين دهشوا من أنني كتبت القصص ذات يوم. نعم، لقد كتبت القصة والرواية منذ أكثر من ربع قرن، وما زلت احتفظ ببعضها منشوراً ومخطوطا لن أنشره أبداً.

● في حياة كل روائي مؤثرات والهامات تختزنها الذاكرة في أعماق اللاوعي، وسرعان ما تطفو دون قصد أثناء انهماك الكاتب في صياغة عمله الفني. ربمايكون قدنسيها، ولكنها تنبثق فجاة وتتسلسل إلى مجموعة الإفكار والاحداث والشخصيات التي تشكل منها الرواية.

هل تنذكر الينابيع الرئيسية التي نهلت منها ذاكرتك الروائية، أو التي يمكن أن تنهل منها في المستقبل؟

- بهرتني «الخوارق» في طفولتي وصباي: الإسراء والمعراج كما رواها لي الشيخ حافظ وكما قرأتها بعد ذلك. قصة حياة المسيح، ميلاده, ومعجزاته وموته وقيامته. وقد كنت في الخامسة تقريبا حين قمت بدور في تمثيلية عيد الميلاد. سحرتني الثياب العجيبة التي ارتديتها وادهشني أنني أردد كلاما لا أفهمه، وأن الناس يأتون في تلك الليلة ليسمعوا هذا الكلام. وكنت استمتع بمشهد زميلتي التي تؤدي دور العذارء مريم. وكنت أصدق كل ما يجري على السرح كأنه حدث فعلاً أمامي، وبما أن التمثيلية أو الحفلة كانت تقام كل سنة، فقد سألت معلمتي المصرية وكان اسمها «مس ايفون» كما كنا نناديها: لماذا يولد المسيح كل عام؟ ولا أتذكر جوابها، ولكني أتذكر أنني صدقت كل ما كان يجري أمامي، وأحببت القصة وهي تمثل أكثر كثيرا من روايتها، لأن الحكاية تشعرني أنني جزء مما يحدث.

هذه نقطة أولى.

نقطة ثانية، هي أنني في ذلك العمر الغض (بين الضامسة والعاشرة) كنت أعيد على أصدقائي ما أكون قد سمعته أو قراته أو مثلته، ولكن بإضافات وتعديلات لا حصر لها، لا بسبب النسيان، وإنما بسبب الاندماج، وما أكثر الحكايات التي لم تحدث قط وكنت أقسم لأصحابي أنها حدثت. وعندما لم يكن أحد يصدقني أو كان هناك من يشك، فإنني أسارع إلى القول انها قصة قراتها في مجلة أو كتاب.

وقد سُنرت في منوف ذات يوم شائعة تقول أن رجلاً مبروكا يدعى الشيخ إبراهيم لديه قوة غير بشرية تساعده على الطيران في سماء المدينة كأي عصفور. وكانت مشكلتي وغيري من الصحاب أننا نذهب إلى المكان الذي يقال لنا أنه ظهر في سمائه منذ لحظات فلا نجده ونسرع إلى مكان أخر يكون قد غادر سماءه للتو كما يقال لنا. وقد أمنت بأن الشيخ إبراهيم شخصية حقيقية وتتمتع بصفات غير عادية. ولكني حزنت حزنا حقيقيا يوم رأيته كالمنات التي احتشدت أمام مركز الشرطة وهو مقيد بالأغلال بتهمة السرقة، فقد ضبطوه فوق سطح أحد المنازل وهو يحاول الهرب بما خف وزنه وغلا ثمنه. ولم تستطع القوة الخارقة يومها أن تفك أغلاله وتنقذه من الشرطة.

والنقطة الثالثة هي الأحلام: كنت أغتاظ من الحلم الذي أنساه فور يقظتي من النوم. وكنت أسعد كثيرا بالحلم الذي أتذكره فأكتبه أحيانا وأحيانا أخرى الكتف مدارة المؤردة المؤر

أكتفي بروايته الأخوتي واصدقائي.

والنقطة الرابعة هي حكايات أبي الذي كان وفديا متحمسا فيروي لي قصصنا لا نهاية لها عن سعد زغلول والنحاس وثورة ١٩١٩، بـل كان هـو أول من حدثني عن «هوجة عرابي» التي لم يرها فلم يكن قد ولد بعد (ابي من مواليد ١٨٨٩ وقد توفي عام ١٩٥٨). كذلك كان يحكي لي دائما سواء في ليالي الصيف حيث نجلس مع بعض الجيران أمام الدار في الحارة، أو في ليالي الشتاء حول المدفأة داخل المنزل، يحكي لي - أو لكل الجالسين معنا - عن رحلاته إلى بلاد الشام يجلب منها الحرير وزياراته لمدن فلسطين وخصوصا القدس، وهي رحلات ملأى بالمفاجآت، وكنت أحبها لأن الذي يقوم بها هو أبى. كما أن وصفّه للمدن البعيدة كان يخلب لبي تماما. ولا أنسى كذلك حكاياته الأخرى عن الصعيد، عن جرجا بلده وبلد أمي. وهي حكايات عن الجبل والثأر والعنف والمجد القديم. كانت أسرة أبي تتوارث السلطة في قرية اسمها الرقاقنة، فالعمدة وشيخ البلد وشيخ الغفر من العائلة. ولكن أبي لم يزر مسقط رأسه منذ كنا في منوف، وربما منذ هاجر إلى الاسكندرية. ولكنه كان يـزور شقيقته في بني سويف حتى عام وفاته. وقد كان فرحي غامرا كل عام حين أسافر معه إلى بني سويف لأرى عمتي وابنها الوحيد. وقد كانت حين رأيتها للمرة الأولى سيدة ضريرة ذات ذاكرة حادة رغم أنها ماتت على أبواب المائة. وقد استمتعت بذاكرتها المدهشة، وهي تستكمل لأبي بعض حكايات الصعيد، أو هي تحكي لي عن بيتنا الكبير والنخالات التي يصلنا منها كل سنة عدة اقفاص من التمر وعشرات الزجاجات من العرق. إنني لم أر هذا البيت إطلاقا ولم أزر مسقط رأس أبي وأمي، وذات يسوم سسألسوني عن مصسيره فضحكت. وأعتقد أن أخوتي وأبناء أعمامي وعماتي قد باعوه أثناء وجودي خارج مصر. وقد ضحكت من جديد لأنني استفدت من هذا البيت أكثر من الجميع، إذ كان مسرحاً لأحداث التصفت بذاكرتي لللبد. وربما أكون قد بنيت في خيالي دارا من الوهم لا علاقة لها بالدار الحقيقية، ولكن الكنز القصصي الذي ورثته عن أبي وعمتي لم يرثه أحد غيري.

ربماً كانت النقطة الخامسة هي أنني طيلة هذه المرحلة التي تسالني بشانها \_ روضة الأطفال والابتدائية \_ كنت أترك لخيالي العنان أثناء دروس الحساب

والجغرافيا. لم أحبهما في حياتي قط، فكنت أسرح بعيدا عن الخرائط وجدول الضرب في عوالم أخرى من نسج الذاكرة والأحلام والأشواق. وكنت أنال حظي من العقاب وأحيانا من الرسوب، ولكني حرصت دائما على النجاح في نهاية العام مؤجلاً «السرحان» إلى ليالي الصيف الجميلة.

والحقيقة أن هذه العادة المؤذية قد رافقتني طيلة عمري. وهي تسبب لي كثيرا من الإحراج. ولكني إذا استطعت أن أدون تأملاتي بعد الغياب عن كل ما ومن حولي فإنني أكون قد فزت بما أفوز به غالبا حينما أتمكن من تسجيل حلم أو فكرة سانحة قبل النوم أو بعد اليقظة.

● تبقى الحياة اليومية باحداثها الله وحوادثها المفاجئة من اهم المواد الخام في صناعة الروائي. هل تسجل هذه ا " صيل في مفكرة تختار منها ما يعينك " ا " ؟

- ليس الخلق الفني، سواء كان رواية او شعرا او مسرحا، على هذا النحو من التبسيط. قد يكون للكاتب مفكرته وقد تكون له ذاكرته وقد لا يحتاج اصلاً لهذه الذاكرة أو تلك المفكرة.. ذلك أن بناء الأحداث والأماكن والأزمنة لا يتطلب بالضرورة عينات مسبقة أو مطابقات أو مقارنات، وإنما تولد الأحداث والأماكن والأزمنة ولادة طبيعية مع رؤيا الكاتب في لغته وأخيلته وافكاره وهواجسه ومعاناته وقيمه.

في جميع الأحوال، فإنني لا أسجل يومياتي على الورق ولا على الكاسيت ولا على أية وسيلة أخرى للحفظ. إنني أمثلك ذاكرة لا بأس بها، ولكن ما نسميه النسيان هو في الحقيقة مصفاة كبيرة يسقط من ثقوبها في لحظة الخلق ما لا تحتاج إليه رؤيا الكاتب في هذه اللحظة. وقد يبعث هذا الذي سقط مرة أخرى إذا أحتاجت إليه الرؤيا، بينما يسقط ما سبق أن تبقى وأضحا في الذاكرة.

هذا بالإضافة إلى أن «المصاكاة» ليست واردة هذا. لقد قرأت مرة مقالاً لجمال الغيطاني يقارن فيه بين الأمكنة الحقيقية والأمكنة الروائية في إحدى روايات نجيب محفوظ، واندهشت، لأن الغيطاني نفسه روائي، ويعرف جيدا أن «المطابقة» بين مكان في الواقع وآخر في الفن، ليست مطلوبة على الإطلاق، إن المكان الروائي كالزمان الروائي كالحدث الروائي كالشخصية الروائية، من المستحيل أن تكون محاكاة فوتوغرافية للواقع، وحتى «الصور الفوتوغرافية» الجيدة هي لوحة فنية تستخدم عدسة الكاميرا حقا، ولكنها أبعد ما تكون عن مطابقة الواقع، شأنها في ذلك شأن اللوحات الزيتية الجيدة تماما.

وما القول في أنك ا " مت في «مواويل الليلة الكبيرة» اسماء
 وا صريحة؛ وايضا احداث تاريخية وا صريحة؛

- هذا صحيح. أولًا، إنني أكره الرمز السطحي الذي يضطر الروائي لأن يقدم روايته بالقول أن ما يمكن أن يكون هناك من تشابه بين شخصياته وأية شخصيات أخرى في الواقع هومحض مصادفة ولا علاقة من قريب أوبعيد بين الشخصيات في الرواية وأية شخصيات خارجها. هذا كذب صريح، يقصد به صاحبه التنبيه إلى العكس، أي أنه يدفع القارىء إلى «فك اللغن» أو كشف

دالفزورة، ومعرفة من يكون هذا أو ذاك من الشخصيات.

ينعكس هذا الكذب على الخلق الفني نفسه، فنكتشف أن الكاتب لم يفعل اكثر من «تفصيل» ثياب كرنفالية وأقنعة تضع رأس الفيل على جسم الزرافة أو أنياب النمر في فم أرنب، وليس ذلك من الفن في شيء، وإنما هو أقرب إلى الكاريكاتير بمعناه الساذج.

إن أحمد عبد الجواد، الشخصية الرئيسية في شلاثية نجيب محفوظ، هو أحد أعظم الشخصيات الروائية في أدبنا العربي الحديث كله. ومع ذلك فهو ليس قناعا ولا تركيبا لإحدى الشخصيات الواقعية، إنه منحوت بعمق من أغوار المجتمع والتاريخ حتى أنه يبقى في الذاكرة أكثر حضورا من الكثير من الشخصيات التاريخية أو الواقعية، ولكنه ليس «شبيها» لفرد ما. ولا يحتاج نجيب محفوظ إلى التحذير أو الاعتذار عن أي شبه بينه وبين أية شخصية في الواقع، وهو أمر يختلف عن شخصيات «أولاد حارتنا» أو «المرايا» لنجيب محفوظ نفسه، حيث أنه استعان بالقناع ليخفي «الاسماء» فقط، وهي أسماء تاريخية ومعاصرة. وقد أصبح الهم عند القراء هو محاولة اكتشافها ومعرفتها لا أكثر.

في «مواويل الليلة الكبيرة» حاولت أن أفعل شيئًا مغايراً، لا أدري نصبيه من النجاح، ولكنه شيء مغاير.

لقد استعنت بشخصيات تاريخية وواقعية، وبأسمائها الحقيقية في الحياة. وإحدى هذه الشخصيات ـ كإسماعيل المهدوي ـ على قيد الحياة. ومع ذلك فإن هذه الشخصيات بما فيها جمال عبد الناصر أو شهدي عطية الشافعي أو نجيب سرور أو غسان كنفاني أو أمل دنقل أو خليل حاوي، ليس داخل الرواية شخصيات تاريخية أو واقعية، وإنما هي شخصيات روائية. لأنها شخصيات تصوغها أحداث الرواية وطريقة بنائها، وكما تتراءى للفتاة التي نستقبلها في بداية الرواية ونودعها في الخاتمة. لا علاقة لهذه الشخصيات «بحياتها في الواقع غير الروائي، والذي قد لا يعرفه أحد، حق المعرفة، على الاطلاق.

إن جمال عبد الناصر في الرواية مثلا، هو رغم ضمير المتكلم وصورة التقطتها له عيون الآخرين وأحداث حياتهم، ولا استطيع أن أقول إن هذا هو عبد الناصر ولا أنا أهدف إلى ذلك، وإلا لكتبت عنه كتابا علميا موثقاً من كتب التاريخ. وما أقوله عن عبد الناصر أقوله عن الآخرين جميعاً.

• بماذا إفادتك الإسماء ا

- لأنها أولاً ذات إيحاء مسبق لدى القارىء. إنني هنا على النقيض تماماً من محاولة نجيب محفوظ في كتابه «أمام العرش» فأنا لست أحكم على الشخصيات، مطلقا. ولا أنا قصدت أن أروي حكاياتهم. كل ما في الأمر أنني رأيت فيهم عناصر روائية صالحة للبناء الفني الذي أقمته. لقد حذفت وأضفت وعدلت في «تاريخهم» و «واقعيتهم» و «حقيقتهم» بما يتناسب مع الحقيقة الروائية والواقع الروائي. ولم أشأ أن أحذف أسماءهم - وكم كان ذلك ميسورا باستمرار - لأن هذه الأسماء تعنيني بما تحمل من شحنات ووهج في قلب

القارىء وعقله، يمكن الاغتذاء بها في تنمية الحدث الروائي وتحريك العلاقات بين البنى الدلالية داخلة.

● في مواجهة «الوا ا م المخصير عن ا المك الشخصيات واحداث وا م المرمزية الشديدة». التي تستكمل بها ضغيرة النطور الروائي. أي انك تضغر الواقع والرمز في جديلة واحدة، اليس كذلك؟

مثلاً، إذا قلنا إن عبد الناصر وإسماعيل المهدوي ومصطفى خميس و البقري وكمال ناصر وغيرهم من الشخصيات «الحقيقية» خارج الرواية، وإذا إن عوضين وسعد الله من الشخصيات «الخيالية» المنحوتة من الحياة الوا ولكنها تتمتع بكيانها المستقل داخل الرواية، فإن شخصيات أخرى كالراوية والفنان السجين وشلبية من «الرمون، التي تختلف عن ا " والخيال معاً.. فما رايك؟

مده هي إشكالية المصطلحات. لا شك أن البناء الأسلوبي في الرواية يتضمن عدة طوابق من الصياغة والدلالات. ولكن ربما كانت شخصية توصف بأنها """ كعبد الناصر أو المهدوي هما في المستوى الروائي رمز، وربما كانت شخصية شلبية أو الصحافية أو الفنان هي المنسوب الواقعي داخل الرواية.. حسب ما نتفق عليه من تعريف للرمز والواقع.

والأمر نفسه ينطبق على الأحداث، فما قد نظنه والتاريخ، ربما كان رمزا، وما قد نظنه حلما أو كابوسا أو خيالاً، ربما كان هو التاريخ.. حسب ما نتفق عليه من تعريف للتاريخ والخيال، ودور كل منهما في صياغة الحاضر والمستقبل والبشر.

● ولكن التفاوت القائم على أية حال، بين ا والخيال كما يتصدورهما القارىء، \_ احيانا في نوع من الارتباك في الربط بين الوضوح والغموض. اقصد ارتباك القارىء. خاصبة وأن الرواية اقيمت أركانها على أساس غير تقليدي، فهي أبعد ما تكون عن الشكل الذي تعرفنا عليه من همنغواي إلى " . . محفوظ أو جبرا إسراهيم جبرا، ومن ديكنـز إلى توفيق يوسف عواد أو يوسف حبشي الأشقر، ومن بلزاك إلى الطاهر وطار وصنع الله إبراهيم وهاني الراهب، ومن تولستوي إلى حنّة مينا وغادة السمان ومبارك ربيع. هناك قالب فني للرواية متعارف عليه، يتطور هنا او ' '، ولكن «أصوله الأصلية» باقية على نحو أو أخسر. الم تخرج على هذه الأصول، أم أنك ارتبطت كما يقال بالجذور العربية القديمة كالمقامات؟ ما هو هذا الشكل الذي ا " ت فيه على ضمائر المتكلمين المختلفين زمانا ومكاناً، كما اعتمدت على ا " طع بينهما حيناً والتوازي حينا أخر من دون الحاجة إلى الربط المباشر بين الشخصيات وبعضها البعض أو بين الأحداث وبعضها البعض أو بين الشخصيات والأحداث. وقد بدت الأمور أحياناً كما لو (نه ليست من بين القصول. طال السؤال، فما قولك؟ \_ منذ البداية أحب أن ألفت النظر إلى أننى لست من الداعين إلى تقليد

السلف أو النقل عن غيرنا. وإن استخدام القوالب الفنية في أي مكان ظهرت ليس استيزادا. وإن الاعتماد على قصة عربية قديمة أو حادثة عربية موغلة في التاريخ، ليس تأصيلاً. الأصالة كامنة في موهبة الكاتب وعطائه. هل هو صاحب صوت خاص؟ هل هو يضيف شيئا متميزا؟ ألاف الكتباب في أميركا وأوروبا يكتبون هذه الرواية المسماة «غربية»، ولكن ما الفرق بين دوستويفسكي والمئات منهم؟ ما الفرق بين بلزاك ومعاصريه أوبين فلوبيروالآخرين؟ هناك فروق نوعية حادة بين كاتب وأخر تخص الموهبة، ماهيتها وحجمها وغير ذلك. في هذه الموهبة تكمن الأصالة التي تفرق بين أدباء الجيل الواحد والمجتمع الواحد والطبقة الاجتماعية الواحدة والحضارة الواحدة. ثم هناك فروق الرزمن والبيئة والطبقة الاجتماعية الواحدة والحضارة الواحدة. ثم هناك فروق الرزمن والبيئة والثقافة. كليلة ودمنة ليست غربية، ولكنها أثرت في الغرب. الكتاب المقدس ليس غربيا، ولكن التوراة والإنجيل أثرا في أدب وثقافة الغرب.

لماذا نخاف إذن من تأثير المواهب الإنسانية في أي مكان، إلا إذا كان الأمر تقليدا واجترارا أو نقلاً، وهنا يستوي اجترار السلف وتقليد الغرب، فلا يلجأ إليهما سوى فقراء المواهب والعاجزين عن العطاء.

في «مواويل الليلة الكبيرة» خلعت الأقنعة عن بعض الوجوه.. فالمفارقة اننا نسمي الأشخاص المعروفين في الحياة من حولنا بأنهم اشخاص حقيقيون، بينما الحقيقة هي أنهم يرتدون في حياتهم اليومية اكثر من قناع. وقد تركت الشخصية تخاطبنا بما تريد أو تقنعنا به سواء كان من وجهة نظرنا صحيحا أو خاطئا. ولكني تركت بعض الشخصيات تعلق بطريقتها أو تعترض حسب ما يتراءى لها، على ما تقوله الشخصية الأخرى. هذا هو ما أسميته أنت بالتقاطع والتوازي. هناك رواة كثيرون، وهناك أقواس أو جمل معترضة أو علامات سؤال أو علامات تعجب مِن البشر والأحداث.

عبد الناصر مثلاً، يتكلم، ولكن مصطفى خميس علامة استفهام، يظل عبد الناصر يتكلم، فيظهر شهدي عطية كجملة معترضة. وإذا بقي عبد الناصر يتكلم يبرز صلاح حسين في كمشيش علامة تعجب، بل إن الصحافية التي لا اسم لها وصديقها الفنان السجين هما قبوسان كبيران يحيطان عوضين والمهدوي وعبد الناصر بعشرات من الشكوك والأشواق والإحباطات. وتأتي «مواويل» الشهداء المعاصرين كتعليقات مكثفة من جانب الحياة.

طبعا، ما أقوم به من «شرح» هو تبسيط شديد، فالشخصيات الروائية أكثر تعقيدا من أن تكون «فاصلة» أو تعليقا، ولكني قصدت المجاز. إن السرد بضمير المتكلم، والتقريرية في بعض المقاطع، ونزع الأقنعة، هي محاولة تخرج قليلاً أو كثيراً عن «المعتاد» أو «الغالب» من القوالب الروائية المالوفة.

• هل " ت التناول الغنى للناصرية؟

- بل عمدت إلى تناول الجيل الذي أنتمي إليه، وهو الجيل العربي المعاصر.

● اليست كل الأعمال التي يكتبها جيلك تدور حول هذا الجيل؟

-بالتأكيد. ولكنني عنيت أن والرؤياء التي تحملها الرواية، هي رؤيا الجيل

## مرآة المنفى

العربي المعاصر لنفسه وللعالم من حوله.

- يقال أن لكل ناقد عمل فني واحد، هو بيضة الديك؟
- أما أنا، فقد بدأت التفكير في خيوط الرواية الثانية، ولا يعني ذلك أنني اصبحت روائيا، فالنقد الأدبي يظل عملي الأول.. والأخير.
- بالمناسبة، ما هي الصفة الأقرب إلى نفسك الناقد، عالم الاجتماع،
   الصحافي، الروائي؟
  - \_ القارىء.

● كيف ينظر غالي شكري إلى ا \* فة المصرية الحالية بعد جيل الرواد؟

ـ الثقافة المصرية لم تتوقف عن التطور لحظة واحدة حتى في أسوأ لحظات الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية.

وفي المرحلة التي عاشها جيلي، وهي المرحلة الناصرية، كانت هناك عقبات وقيود على حرية التعبير، ومع ذلك ازدهرت الآداب والفنون كما لم تردهر من قبل. فسوف تجد أن مسرح الستينات كان مسرحا عظيما بكل معنى الكلمة، وفيه ظهرت كل الأصوات التي نعرفها الآن، كنعمان عاشور، والفرد فرج، ويوسف إدريس، وهذه الأسماء وغيرها كانت نجوم مسرح الستينات إلى جانب الرائد توفيق الحكيم، كذلك استمر في الرواية إنتاج نجيب محفوظ جنبا إلى جنب مع الأعمال الجديدة للأدباء الشبان في ذلك الوقت، أمثال صنع الشابراهيم، وعبد الحكيم قاسم، وشوقي عبد الحكيم، وجمال الغيطاني، ويوسف القصير وغيرهم. والقصة القصيرة عرفت تطوراً مثيراً، ليس امتداداً ميكانيكياً ليوسف ادريس ولكن امتداداً متطوراً، يعطى شيئاً جديداً.

هذا الجيل أعطى في الشعر أمل دنقل ومحمد عفيفي مطر، وكان صلاح عبد الصبور وأحمد عبد المعطي حجازي في ذروة العطاء، أيضاً.

تلك كانت المرحلة الناصرية التي نعرف عنها «القيود وغياب بعض أشكال الحريات الديموقراطية». وفي ظل النظام الذي تلي جمال عبد الناصر ظهر أيضا جيل جديد ليس مطلوبا أن ندعوه بجيل السبعينات، ولكن لا شك أن هذه المرحلة عرفت أدبا يقاوم كل ما يرمز إليه النظام في ذلك الحين. حتى في السينما ظهرت أفلام تقاوم ما سمي بالانفتاح الاقتصادي، تقاوم التطبيع مع العدو، تقاوم القهر والقمع، وتدعم الحركات الديموقراطية التي قام بها الشباب من الطلاب والعمال. هذا حدث في ظل أسوأ النظم التي عرفتها مصر على الإطلاق، وهو نظام السادات. هذا النظام لم يمت برحيل الأخير، ومع ذلك فإن هناك بعض المتغيرات الشكلية والبسيطة جدا كالسماح باستثناف صدور الصحف الحزبية المعارضة، والسماح بظهور كتب غير دورية للأدباء الشبان. والهامش الضئيل من الديموقراطية في مجال حرية التعبير سمح بازدهار جديد للأداب والفنون، واذكر في السياق، أن بعضا من المع كتّاب الستينات استأنف

اجرى اللقاء لامع الحُرَ في والشراع، اللبنانية \_ اول يونيو (حزيران) ١٩٨٧.

الكتابة على نحو جديد، فمثلاً إبراهيم أصلان الذي كتب «بحيرة المساء» كمجموعة قصص قصيرة كتب رواية عنوانها: «مالك الحزين».. وادوار الخراط المقبل والشحيح في إنتاجه كتب أكثر من رواية، وأكثر من مجموعة قصصية خلال فترة قصيرة من الثمانينات، وهناك بهاء طاهر الذي عرفه القراء كمثقف، وككاتب مقل في القصة القصيرة، كتب روايتين، ومجموعتين من القصص القصيرة وظلت القصة القصيرة في تطورها، فظهر جيل لم نعرفه من قبل كإسماعيل العادلي ومحمد المخزنجي. وكتب روائي شاب مثل عبدو جبير، وكاتب آخر مثل إبراهيم عبدالمجيد، روايات على درجة مهمة من الجودة، وكتب من القدامي صنع الله إبراهيم رواية «اللجنة» و «بيوت». وظل هذا الازدهار الإبداعي مستمرا.

المشكّلة أن هناك شكوى من داخل الحركة الثقافية المصرية من النقد، شكوى تقول إنه ليس هناك نقد أدبي، وحركة أدبية كاللتين عرفناهما في الستينات، وهذا صحيح، لأسباب واضحة.

السبب الأول هو أن أزمة النقد الأدبي جزء من أزمة الثقافة بشكل عام، وكان من الطبيعي أن يتأثر بالعوامل المحبطة، والسلبية في بقية الأنشطة السياسية والاقتصادية والاجتماعية في مصر. من هذه الأنشطة مثلاً نظام التعليم الذي تدهور كثيرا، فأصبح تعليم اللغات الأجنبية واللغة القومية تعليما متدنيا، بحيث لم يعد لدينا أجيال تجيد القراءة والكتابة، حتى يمكن أن ينبثق عنها ناقد للأدب، وكذلك لم تعد لدينا المنابر.

في الزمن القديم كانت مجلة «الآداب» اللبنانية تقرأ من المحيط إلى الخليج. كان الجيل الذي أنتمي إليه يعرف بعضه بعضا في كافة الأقطار العربية، لم يعد لدينا مثل هذا المنبر الآن، وأنت تعلم أن مثل هذه المجلة أو غيرها، إما احتجبت، وإما فقدت القدرة على تجاوز الحدود الإقليمية والسياسية والنظم الإعلامية السائدة في العالم العربي.

كذلك فإن تعاظم الموجة السلفية انعكس أيضا على النقد الأدبي.. كل هذه عوامل محبطة ولا تشجع على ظهور نقد أدبي يحقق طموحات الأدباء الجدد أو الأدباء الشبان.

هذه هي صورة سريعة للحركة الثقافية في مصر، ولكنني أحب أن أنوه بالفن التشكيلي، فالفنون التشكيلية لا تتأثر غالبا بكثير من العناصر السلبية في الواقع الثقاف، ولذلك فهي بمنأى عن كثير من المعوقات. وفي طليعة الثقافة الجادة في مصر الآن تبقى الأغنية وقد انحطت كثيرا، فما تزال مثلاً أم كلثوم أو عبد الحليم حافظ هم الأصوات في المجتمع المصري.

الشعر المصري في حالة انحسار، وإسهاماته ضئيلة جدا في حركة الشعر العربي، قياسيا باسهامات مصر في المجالات الابداعية الأخرى؟

- أنا مختلف معك في تشخيص الظاهرة. ليس مسحيحا أن الشعر في مصر، وفي أي وقت من الأوقات كان أقل قيمة من الشعر في بقية الأقطار العربية.

في الكلاسيكية سوف نرى أن هناك جانبا هاما في شعر شوقي يعتبر في الذروة، ولكن إلى جانب هذه الذروة، هناك ذروة أخرى عند شوقي، وهي أنه أول من كتب المسرح الشعري في اللغة العربية.

بعد شوقي سوف نصل إلى مدرسة «أبولو» وسوف نلتقي شعراء مثل إبراهيم ناجي، وعلى محمود طه ومحمود حسين إسماعيل، وغيرهم من الذين أسسوا الحركة الرومانسية في الشعر، في هذا الوقت كانت هناك مدرسة المهجر، وكان هناك جبران، الياس أبي شبكة، وإيليا أبي ماضي، وأظن أن هاتين المدرستين المصرية واللبنانية، كانتا من أغنى المدارس الشعرية.

الحركة الحديثة في الشعر انطلقت من حيث البداية التاريخية على درجة من النضح من العراق عند بدر شاكر السياب. ولكن يجب أن ننظر إلى الشعر النضح من العراق عند بدر شاكر السياب. ولكن يجب أن ننظر إلى الشعر الحديث، وإلى ظاهرة فننية كبيرة خارج الحدود المدرسيسة للزمن، وخارج الحدود الفردية، للأشخاص، بمعنى أن ما يسمى ريادة الشعر العربي الحديث ليست خاصة بفرد من الأفراد كالسياب أو الملائكة، فهذه المعركة السخيفة التي افتعلها البعض بين الاثنين معركة خاطئة من الأساس، لأن البريادة هي ريادة جيل، هي حركة جيل كامل، وليست حركة فرد، وليست خاصة بعام من الأعوام، أي عام ١٩٤٧ الذي كتبت فيه نازك «الكوليرا» وإنما هي ظاهرة تاريخية لبدر شاكر السياب فضل كبير فيها لأنه:

أولاً: كان شاعرا موهوبا وناضجا، وبالتالي استقطب حوله مجموعة من الشعراء دفعهم دفعا لكتابة هذا النوع من الشعر.

ثانيا: خلق السياب جمهورا للشعر الصديث لأن شعره جيد لكن يجب الإقرار بأن حركة الشعر الحديث ليست حركة فرد، وإنما حركة عربية شاملة، وإنها لم تظهر عام ١٩٤٧ وانتهى الأمر، وإنما هي ظهرت وتظهر باستمرار خلال مدى تاريخي اكثر اتساعا من العام، وليست أبنة سنة من السنوات.

انا اعتقد أن بدر شاكر السياب وعبد الوهاب البياتي ونانك الملائكة وبلند الحيدري وأدونيس وشوقي بغدادي وانسى الحاج ومحمد الماغوط ويوسف الخال، وصلاح عبد الصبور، وأحمد عبد العطي حجازي ومحمود درويش، كل هؤلاء يصوغون ريادة الشعر العربي الحديث. لأنه ينبغي أن ننظر إلى هذا الشعر بعد مائة سنة بعد مائتي سنة، بعد ألف سنة، لا يجوز أن ننظر إليه في نطاق زمني ضيق، كربع قرن، هذا لا يجوز.

في هذا الاطار لم يتخلف المصريون عن ريادة الشعر العربي الحديث كجزء لا يتجزأ من هذا الجيل ومن هذه الحركة، سواء بالمقدمات الهامة لعلي احمد باكثير الذي كتب مسرحية كاملة «اخناتون ونفرتيتي»، والذي ترجم «روميو وجولييت» بالشعر الحر، ولويس عوض الذي كتب «ماتيلند» بالشعر الحر، وكتب بينظر إلى هذا الشعر الجديد، ثم ياتي عبد الرحمن الشرقاوي وصلاح عبد الصبور واحمد عبد المعطي حجازي ونجيب سرور الذين كتبوا هذا الشعر واضافوا.

هنا المصريون لهم فضل إضافة المسرح الشعري مرة أخرى. في الشعر السعري ما المصريون أيضا من السعر الحركان المصريون أيضا من

جديد. كان عبد الرحمن الشرقاوي في «المرساة الجميلة» وصلاح عبد الصبور في «مأساة الحلاج». أول من كتبا في هذا المجال.

● اعتبرت أن مجموعـة الشعراء الكبارهم الذين يمثلون ريادة الشعر العربي، لكنني أعتقد أن السياب محطة اساسية يجب التوقف عندها لنستطيع تقويم مسيرة الشعر العربي، رغم أن هناك من يرى أن الإعلام أ في العربي بالغ كثيراً في تقدير نتاج السياب؟

ـ رايي أن السياب يستحق كل ما كتب عنه، وليست هناك أية مبالغة، ولعلي انه مبالغة، ولعلي انه مقصر في حقه ففي كتابي «شعرنا الحديث إلى أين» لم أذكره وحينما مات كتبت عنه مقالة نثرية بعنوان: «مأساته عارنا جميعا».

● وهل نستطيع أن نعتبره محطة؟

۔ بمعنی

بمعنى انه حلقة تكاد تشكل خط تماس بين مرحلتين، مرحلة الشعر
 الكلاسيكي ـ التقليدي ومرحلة الشعر الحر.

- هو انضج الأبناء البكر للشعر الحديث.

المصريون وإن ساهموا في حركة الحداثة، لكن لا أثر لهم في مسار
 الحركة الشعرية في الوطن العربي، فما هو رايك؟

ما هو التأثير؟ التأثير من الناحية الوزنية استخدام التفعيلة، ومن ناحية البناء الأسطورة، واستخدام الرموز. هذه الإضافات تجدها لدى المصريين واللبنانيين والعراقيين. السياب مثلاً استخدم كل هذا، صلاح عبد الصبور لديه عدد هائل من الأقنعة، والأساطير، والرموز. الجيل الشعري بعد عبد الصبور طرح الأشياء نفسها، لكن أمل دنقل طرح التراث جنبا إلى جنب مع العصر، بحيث لا تستطيع أن تفصل بينهما على الإطلاق، نحن لم نقم بعملية مسح سوسيولوجي لخريطة الأجيال الجديدة مثلاً في المغرب أو الجزائر، أو في تونس، في اليمن أو في البحرين، هل تستطيع أن تقول في بمن تأثروا فعلاً وبمن لم يتأثروا؟ نحن لم نقم بهذا المسع وما زلنا نركز على أهمية سوسيولوجية الأدب، يتأثروا؟ نحن الم داسات إذا لم ينجز، فليس هناك نقد صائب، يعني فلتوجد هذه الدراسات أولا ثم يأتي النقد الأدبي، فيستفيد في ضوئها ويستمد موازينه ومعاييره، وتقويماته.

لا أستطيع أن أغامر بالقول إن الشعراء العرب الجدد تأثروا بمن ولم يتأثروا بمن، إلا من خلال بعض أعمالهم أو نماذجهم، وفي بعض الأعمال الناضجة سوف أجد تأثيرات البياتي وأدونيس، والسياب. والذين تأثروا بأدونيس في مرحلة معينة أكثر كثيرا ممن تأثروا بالسياب، وهل معنى ذلك أن أدونيس أهم من السياب؟ هذا ليس صحيحا.

في فترة أخرى كان هناك من تأثر بأنسي الحاج ومحمد الماغوط تأثرا كبيرا، من خلال قصيدة النثر، انهما رائدان حقيقيان، إضافة إلى شوقي أبي شقرا وتوفيق صايغ.

• هل ترى أن السبب في عدم بروز شاعر مصري شاب على المستوى

العربي يعود إلى ضعف الموهبة أو أن لديك سببا آخر، أو رأيا آخر؟

- لا يجوز أن ننظر إلى الأجيال بالطريقة الميكانيكية، يعني كل عشر سنوات هناك جيل جديد. ربما ظل جيل الستينات هو الذي يكتب وهو الذي يبدع أكثر من أي جيل سبقه أو لحق به. ليست هذه هي المجايلة. طبعا لو قلت من هو الشاعر الذي ظهر خلال العشر سنوات الأخيرة سأقول لك ليس هناك شيء هام في الشعر المصري، وليس هناك شيء هام في الشعر العربي كله. يعني الشعر هو أصعب من أي فن أخر، أو أنه هو الأكثر تعقيدا، بحيث لا يجوز أن نغامر ونطلب أن يكون هناك كل عشر سنوات شعراء ممتازون جدد.

في يري الشعراء الشباب في مصر أن أن مما زالوا يهتمون بشعراء السنينات، أي الرواد، وهناك إهمال شبه كلي للوجوه الشعرية الجديدة،

إلى أي مدى ينطبق هذا الكلام مع الواقع؟ \_\_ سبق أن تكلمت عن واقع النقد الأدبي في مصر، وقلت أن هناك خللاً في العلاقة بدن الناقيد والقاريء، وبين الناقيد والكاتب. كنا نكتب عن السابقين

العلاقة بين الناقد والقارىء، وبين الناقد والكاتب. كنا نكتب عن السابقين علينا، ونكتب عن الجدد في الوقت نفسه، وأنت تعلم أنني قدمت الكثيرين جداً من هؤلاء، لا في مصر وحدها، وإنما في بقية الأقطار العربية أيضا، وكذلك فعل

زملائي.

وبالتالي فالظاهرة صحيحة، أعني شق الاتهام بالإهمال أو الشكوى، ولكن اسبابها الحقيقية تعود إلى أن النقد كله يعاني من إشكاليات في الواقع الثقافي والاجتماعي، أشرت إلى بعضها كنظام التعليم، والنظام الإعلامي، والسياسي الذي لا يسمح بمجلة قومية عريضة، وأيضا كيف يمكن للنقد الأدبي أن يزدهر في ظلال التعاظم السلفي الذي نحياه الآن، ذلك لأن السلفية رؤية للحياة، رؤية مضادة للثقافة وللإبداع، هذه كل التحديات التي توضع أمام النقد، لكن فليطمئن هؤلاء الشعراء بأنه سيأتي اليوم الذي يهتم بهم، لأن هذا الاهتمام ليس منة عليهم إنما هو واجب نحو نفسه ونحو القراء.

من وأجبات الناقد الأساسية اكتشاف المواهب ورعايتها كما فعلنا في الملحق الأدبي لمجلة والطليعة، المصرية. بهذا الملحق اكتشفنا المواهب ورعيناها، كيف؟ بنشر انتاجها وإسناد اعمالها إلى النقاد كي يكتبوا عنها. كل عدد كان هناك شاعر وقاص موضع نقد، كل إنتاج محمود عفيفي مطر نوقش، كل إنتاج أمل دنقل نوقش، كل إنتاج إبراهيم أصلان، يحيى الطاهر عبدالله، عبد الدرحمن الأبنودي نوقش، وسمينا هذا النتاج أدب الستينات. وأقمنا استفتاء، اسمه وهكذا تكلم الأدباء الشباب، لكي يقولوا كل ما لديهم.

للأسف الشديد، الحركة الثقافية المعاصرة للأن، لا تحتمل مثل هذا الذي فعلناه، في الستينات. وأظن أن من واجب غيرنا أن يبادر وكما يطلب الأدباء الشبان من النقاد، نقاد جيلي، أن يعتنوا بهم عليهم أن يطالبوا جيلهم بأن ينبت نقادا. يعني عليهم أن يكتشفوا نقدهم الخاص.

منذ السبعينات ناليوم لم يستطع النقد العربي أن يواكب
 حركة الشعر الحديث، قبل عام ١٩٧٠ كان نكوكبة مهمة من أن ...

- \_ كان هناك غالى شكرى ويمنى العيد، و...
- يمنى العيد لم تكن معروفة في السبعينات؟
  - ـ لا، في الستينات.
  - أعوذ باش..!
  - ـ لم تكتب في الستينات؟
  - نادرا، ولم يكن اسمها معروفا.
- ـ طيب طيب. خِالدة سعيد، اسعد رزوق، ومحيى الدين محمد، هل تتذكره؟
  - أتذكره أن ومن خلال «الأداب»؟
- هذا الناقد السوداني الذي كان يعيش في مصر، كان يكتب أروع المقالات، وهو مثل رامبو صمت فجأة وذهب مع زوجته المصرية إلى قطر، حيث يعيش إلى الآن، لكنه لا يكتب أبدأ. هذا هو الاحتجاج العظيم والغريب والمشير والذي لم يدرسه أحد.

وهناك أيضا عادل ضاهر، محمد النويهي، عز الدين إسماعيل، كل هؤلاء كتبوا عن الشعر الحديث بما لا يقل حجماً عن قامة الشعر الحديث. هؤلاء جميعا اهتموا بالشعر، وأخلصوا في مواكبة الشعر العربي الحديث، ثم دخل النقد منذ السبعينات في أزمة أكثر شمولاً منه، أزمة تتجاوزه، وهي أزمة الحياة العربية نفسها، وأزمة الثقافة العربية، وهي الأزمة التي قد تغيد الإبداع الأدبي في أن يعبر عنها بطريقة فنية، ولكن هي بالنسبة للنقد تشكل عائقا.

إذا نظرنا إلى النقد بشكل عام، والنقد الصحافي بشكل خاص
 لوجدناه اكثر غموضا من الشعر، إلى ماذا ترد هذه الإشكالية؟

-النقد الآن أسير حاجزين: الحاجز الأكاديمي، حيث تحولت الجامعة إلى زنزانة أو مشرحة تحول العمل الفني إلى جنة، «تؤكدم» العملية الأدبية، تجففها وتضعها في معلبات، وتختزنها حتى تصبح شيئا غير حي. والحاجز الثاني هو الحاجز الصحافي، وهو بعكس الجامعة تماما، عكس النقد الأكاديمي تماما، النقد الصحافي تحول إلى قراءة غلاف الكتاب وتلخيصه بكلمات صغيرة، وإعادة كتابته بطريقة أخرى، وليس هذا عيب الصحافة كفرد، بل هو جزء من عيوب الصحافة العربية نفسها.

فلو أن هذا الصحافي مطلوب منه مقال واحد في الشهر، وليس عشرين مقالاً، وأتيحله أن يعيش حياة كريمة، لكتب كتابة جيدة، هذا ما ندراه في الصحف الغربية الكبرى مثل «اللوموند» حيث نجد الصحافة تقدم نقدا صحافيا لامعا وعريقا و دحرا». في الوقت نفسه، هذا الكاتب أو المحرّر يستمتع في الكتابة ويعيش حياته جيدا.. حياتنا الصحافية نحن غير جيدة. الصحافي يكتب في الثقافة والسياسة والاقتصاد والرياضة، ثانيا يكتب في ثلاث أو أربع صحف، ومن ثم لا أستطيع أن أطالبه بأن يعطي أسبوعا لرواية يقرأها جيدا ثم يكتب عنها. الحصاد هو تحوّل النقد الصحافي إلى مكتب للدعاية. وعلاقة المحرر بالأديب تحدد حدة أو برودة الخبر الصحافي الذي يكتب عنه.

◄ «الشعر ديوان العرب» لكن بعض الروائيين يرى أن الرواية اليوم

ا مى ديوان العرب، فما هو موقفكم؟

\_ لا شك أن هناك ازدهارا للفن الروائي والقصصي بشكل عام، ولكن يظل إلى حتى هذه اللحظة الشعر بالنسبة للمواطن العربي عموما أسبق إلى الوجدان وإلى التذوق العام من الرواية وأي فن آخر.

اعتقد أن أصحاب هذا الرأي لا يقصدون فقط الناحية الجماهيية، المقصود أيضا قدرة الرواية على التعبير عن مشاكل الإنسان العربي وقضاياه العامة والخاصة، وهذا ما لم يقم به الشعر وما لا يستطيع القيام به أصلاً. يعنى لو عدنا بعد سنوات عديدة لنعرّف الواقع العربي من خلال الأدب لرأينا أن ذلك مجسد في الدرواية وليس في الشعر، وذلك عائد أيضا إلى اختلاف في طبيعة تكوين هذه الفنين.. نحن نتجاوز عندما نقول أن الفن يجب أن يكون وثيقة تاريخية. الفن مهما يكن، ليس مرآة للواقع، هو إبداع إنساني مستقل نسبيا عن الواقع، وأقول نسبيا لأنه متصل ومنفصل، وبالتالي المؤرخ المقبل لا يستطيع أن يتخذ أي عمل فني سواء كان شعرا أو رواية وثيقة للتاريخ لكي يكتب عن العصر، خصوصا أننا نحن الآن في عصر أصبح تكديس الوثائق فيه وحفظها بطريقة علمية دقيقة، ممكنا، في ظل التقدم التكنولوجي الهائل، لم يعد المؤرخ كما كان قديما يجب أن يعيش بنفسه الحياة المحيطة من حوله، كابن خلدون مثلاً، أو كعبد الرحمن الرافعي. فيكفيه الآن الوثائق، ووزارات الخارجية بعد ثلاثين سنة أو خمسين سنة تفرج عنها. وهذه الوثائق تصور، وتحفظ في ميكروفيلم أو في غيره، وبالتالي فإن الفن لا يقدم خدمة كبيرة في هذا المجال. الفن هو تباريخ البروح البشرية وليس التباريخ البشري، وهنا تستوي الرواية مع الشعر في موقف التاريخ منهما.

● عصرنا هو عصر نورة على كل الفنون الأدبية بمعناها السيكية السيائد. فالقصيدة الحالية تكاد تكون في القصيدة الكلاسيكية الجديدة (اي قصيدة السياب وفي الرواية بعيدة كليا عن مقومات الرواية التقليدية، فهل هناك اتجاه نحو كتابة نص أدبي مغاير، أو أن هناك شيئا من الفوضي يسيطر على حياتنا الثقافية؟

- إنا أعرف هذه الدعوة، وأعرف قصتها بالتفصيل، وصادرة من لبنان أساساً، بالنسبة للغة العربية، لكن بالنسبة للغة الفرنسية موجودة هذه الدعوة من قبل. هذه الدعوة أمنية أكثر منها واقعا إبداعيا محققاً. فما زالت الأنواع الأدبية التي نعرفها هي هي. ما زالت هناك رواية وقصة قصيرة وقصيدة، لم يحدث هذا النوع الذي تتكلم عنه إلا في السير الذاتية والانطباعات والتأملات شبه الفلسفية. مثلاً عندما نتذكر اللاذكريات لمالرو سنجد الشطحات التي تجمع بين الشعر والرواية والسرح، لكن ليس هذا جامعا لفنون أدبية بقدر ما هو فن أدبي مستقل. هذا نوع من أدب الاعترافات، أو أدب الذكريات، أو الرحلات النفسية. سمّه ما شئت. إذا أظن أن الكتابة يجب أن تكون مضمونا لا شكلاً، يعني لا يجوز أن نتصورها شكلاً توحيديا، لأنواع أدبية متعددة بقدر ما يجب أن نتصورها نسعراأو رواية.

● أول شرط من شروط الإبداع هو الحرية. يجب أن يشعر الكاتب أو الأديب أو الشباعر أنه حر لكي يستطيع أن يعبر عما تعتريه من رؤى وأفكار. والحرية قد تقود الكاتب أحيانا إلى ابتداع نص غير خاضع للأنواع الأدبية المعروفة. فهل النقد الحديث يعتبر هذا العمل خروجا على التداولة في كل فن أو أنه يعطيه ما يستحق من أهتمام؟

ـ هذا يمكن أن يكون فنا مستقلاً. لكنه نفياً للمـوجود، وإنمـا هو بحث عن

الوجود في التجديد.

● أين أ تالرواية العربية اليوم، وهل استطاعت أن تبتكر خصوصياتها الفنية قياساً بنتاج الرواد، ومن ثم جيل الشباب في مصر والوطن العربي؟

ـ الغرب فينا ونحن فيه، كوجودنا في العالم، ووجود العالم فينا. الغرب جزء من العالم لا يجوز أن ننسحق تحت من العالم لا يجوز أن ننسحق تحت من العالم لا يجوز أن الماماء من الماماء الماماء

قدميه كما لو كان استعماراً على الدوام.

الغرب أوجه عدة، فهو أولاً مراحل تاريخية، ورؤى متعددة، وحضارة في الوقت نفسه. الغرب في حياتنا قبل أن يكون في أدبنا وفننا هو جزء منها، ونحن جزء منه، ومعاملته كخصم شرير بشكل مطلق هو تعامل ميتافيزيقي، نحن نتعامل مع وهم أو صورة عن الغرب وليس مع الغرب، وفي الوقت نفسه إن قبول كل ما ينتجه الغرب بشكل أعمى هو في الحقيقة خروج على الغرب ومعاداة لاهم ما عندياته وهو الجدل، بمعنى الصراع. ففي الغرب نفسه هناك من يتناقض مع الغرب. فلا يجوز أن نكون في يوم من الأيام ملكيين أكثر من الملك. نحن نتعامل مع الجزء القابل للتعميم وليس مع الخصوصية الغربية، مع الجزء الذي أضافه الغرب للإنسانية، وليس مع الجزء الذي ابتكره الغرب للإنسانية في أي جزء من العالم هو تخلف، سواء لنفسه والتخلف عما تحققه الإنسانية في أي جزء من العالم هو تخلف، سواء المتقدم الغنى، أو الجنوب المستقل المتخلف الفقير.

أنت من أبنان، حيث أن المواطن اللبناني من أكثر المواطنين في العالم «اتساع أفق»، لدرجة العالمية، المواطن اللبناني لديه أفق عالمي بحكم أشياء عديدة، في مقدمتها صحافته وأدبه وأنا رأيت كيف يخرج التلامية في لبنان إلى الشارع احتجاجا على الحدث في تشيلي، وأتذكر أنني سرت معهم في تظاهرة من أجل الليندي في شوارع بيروت. المهم أنك لكي تبدع لا بد من الأفق الإنساني، ألافق العالمي، ومن ثم فأنت لا تستطيع أن ترفض الغرب لمجرد أنه غرب، في أدبك أو في حياتك.. هذا غير ممكن.

الخصوصية العربية، الخصوصية اللبنانية، الخصوصية المصرية لا تتنافى مطلقا مع تفاعل الفنان المبدع مع الحضارة الإنسانية أينما كانت في أوروبا، في أميركا، في الاتحاد السوفياتي، في الهند، هذا لا يتنافى مع ذاك على الإطلاق. المهم أن عاطفتك وأفكارك وقيمك تفرض قالبا أدبيا معينا، يعني أن ناتي القصيدة أو الرواية، بوعي وبلا وعي، بشتى تفاصيلها من داخل الخصوصية

التي تنتمي إليها ومن داخل الظاهرة العالمية التي تنتمي إليها عن طريق العصر.

 هل استطاع الأدب العربي - برايكم - شعرا ورواية ومسرحا، ان يصل إلى مستوى العالمية، أو أن المسافة ما زالت بعيدة؟

ـ أنـا أفرق كثـيرا بين الأفق العـالمي والأدب العـالمي ولا أحب كلمـة الأدب العالمي.

إذا كان المقصود بالأدب العالمي هـو عدد القـراء الذين يقـراون لك، فـربما كان الأدب الصيني هو أكثر أنواع الآداب عالمية، وإذا كان المقصود اللغة فإن في اللغات الحية المعروفة في العالم أدباء من الدرجة الثلاثين ويوزعون مائة ألف نسخة ولا تعتبر من الأدب في شيء النقـاد الأوروبيون يـرفضون اعتبار هذه الأشياء أدبا.

رأيي أن الأدب الإنساني هو الأدب الذي يستطيع أن يعيش بعد موت صاحبه زمنا طويلاً، بمعنى أنك أنت اليوم تعود إلى قراءة شكسبير وهوميروس ودانتي وتشيخوف، تعود إليهم بعد مضي مائة سنة، ومائتي سنة، وثلاثمائة سنة، يا ترى هل عندنا أدب يقرأ حتى من أبناء لغتنا، بعد مائة سنة؟ أنا أظن أن المتنبي أديب إنساني بكل معنى الكلمة، كان مفروضا علينا في المدارس، لكننا نتذوقه حتى هذه اللحظة، أظن هذا هو المعيار.

ليتخل أدباؤنا عن بعض الأحلام المريضة التي زرعتها فينا عصور من التخلف كوهم العالمية. فالذين يقرُّون جائزة نوبل ليسوا هم الميزان الحقيقي للإنسانية. جائزة نوبل لها أبعاد سياسية ولها أبعاد انسانية، وليس صحيحا أنها سياسية مائة في المائة، وليس صحيحا أنها بالمقابل تعتمد على مقاييس جمالية دقيقة وصارمة، لها أخطاء ولكن في الوقت نفسه لا يجوز أن نتكلم عنها كما لو كانت لا شيء على الإطلاق.

- كيف تنظر إلى تجارب بعض الشعراء الطامحين إلى العالمية
   كادونيس مثلاً؟
- ـ أنا لا أظن أن أدونيس أو يوسف ادريس عندما يتكلمان عن جائزة نوبل يتكلمان كلاما جاداً. لم أقرأ لهما ولم أسمع ما يفيد أنهما يسعيان إلى العالمية.
  - ادونيس قال في أحد أحاديثه الصحافية أنه مهتم بمسالة العالمية؟
- إذا كان أدونيس يسعى إلى العالمية، بالمعنى الدي قلته أنا، فهذا حقه، وحقك أنت أيضاً، وحق مشروع لكل أديب، وليس الأدونيس فقط.
- حق مشروع أن نسعى إلى العالمية بالمعنى الذي قلته، أن نكتب أدبا يمكن أن يقرأ بعد رحيلك لزمن طويل. هذا معناه أنك أضفت إلى مجموعة القيم الإنسانية شيئا جديدا يستحق الحياة، هذه هي القضية، ليست القضية إعلاما، ولا شهرة ولا نقودا.
- هناك من يعتبر أن العالمية تكون من خلال طرح مسائل إنسانية عامة، لكنني أرى أن معالجة القضايا المحلية هي الطريق إلى العالمية، 'ا تقول أنت؟

انت على صواب. أنا أرفض تعبير العالمية، وأستعمل مكانة تعبير الإنسانية، هذا هو المصطلح الذي أتبناه.

الأدب الإنساني ليست له وصنفات جاهزة، إنما هو موهبة إبداعية، وظرف تاريخي فوق أرض محلية جدا جدا، تولستوي لم يكتب عن المريخ، كتب عن روسيا في مرحلة تاريخية معينة، وعن قرى روسية، وعن أشخاص روس، فالتوغل في أعماق التربة المحلية يقودك إلى البعد الإنساني.

هل من رؤية لديك لخروج الأدب العربي (شعر، رواية، قصة، مسرحية) من المازق الذي يعيشه؟

- ليس لدي وصفات لستقبل الأدب العربي، كل ما استطيع أن أقوله أن هذا الأدب في مجمله، باستثناء الشعر الكلاسيكي، لم يستكمل المائة عام، وبالتالي يجب على أدبائنا ومفكرينا أن يسمعوا إلى قارئهم في صيدا وفي جونية وفي صعيد مصر، في اليمن، في مدينة سوسة في تونس، وفي طنجة في المغرب. هذا القارىء هو صاحب الحكم الأول والأخير، وهو المعيار.

• ما هو السؤال الذي لم اطرحه عليك، وكنت تود الإجابة عنه؟

\_ السؤال الذي لم تسأله لي هو أروع مراحل عمري في لبنان. السنوات الأربع التي أمضيتها في هذا البلد لم تكن مجرد مرحلة في حياتي، فقد كنت وطدت العزم على الاستقرار النهائي في لبنان، ولكن المقادير التي ذبحت اللبنانيين هي نفسها التي ذبحت الحلم عندي، ولعلي لا أنسى مطلقا تلك الدموع التي سالت رغما عني، وأنا أودع آخر مشهد لبناني في البحر في طريقي إلى قبرص.

# غاب الحوار فاختفت الثقافة (٠)

● تشغل قضية النقد الأدبي بال الكثير من الأدباء والنقاد على حد سواء. فهناك من يجزم بأن النقد يقوم بمهمته على أحسن ما يرام، وهناك من يجزم بأن الأن. ما هو رأيكم في هذه القضية؟

اليست الماركسية تماما، وإنما المقدمات الجنينية للفكر الاجتماعي في الأدب أو في النقد الأدبي بدأت في مصر على سبيل المثال من أيام سلامة. هـ وأول من نادى بما سمي حينذاك «بالأدب المرتبط»، وكان يقصد به ما ندعوه اليوم الأدب الملتزم. كان سلامة موسى مبهورا ببرناردشو وبتواستوي وقرأ لتواستوي كتابا صغيرا لعله كتابه الوحيد الذي تناول فيه شكسبير وسمى أدبه بأدب الملوك معتبرا أن هذا الأدب ضد الشعب. سلامة موسى اقتنع بهذا الكلام وقال عن المتنبي أنه رغم أنه يعجبه إعجابا كبيرا جدا كصائغ ماهـ إلا أن ما يعبر عنه المتنبي لا يرتفع به إلى المستوى الإنساني المفترض في كل فنان وفي كل عنه المتنبي لا يرتفع به إلى المستوى الإنساني المفترض في كل فنان وفي كل مبدع، هذه الرؤية، رؤية أن المحتوى الإجتماعي السياسي هـ والذي يحدد قيمة العمل الأدبي كان سلامة موسى أباها الشرعي. هذه الفكرة المبسطة والساذجة قليلاً.

ثم كان هناك الراحل إسماعيل أدهم وهو مفكر مصري مات في سن مبكرة جدا وطبق منهجا معينا على توفيق الحكيم وطه حسين وجاء مفيد الشوباشي لينقل إلينا انتاج أناس نسمع عنهم للمرة الأولى في ذلك الزمن وهم بلنسكي، شرنيفسكي، دوبريوبوف، هرزن. هؤلاء نقاد روس سبقوا ماركس في القول بأن الحقيقة الأدبية حقيقة اجتماعية. هذه كلها، وغيرها، كانت المقدمات التي تبلورت بشكل واضع عند الدكتور لويس عوض في الأربعينات. الدكتور لويس عوض كتب ديوانا صغيرا اسمه «بلوتولاند» قدم له بمقدمة ضافية عن الحداشة والشعر والالتزام. ترجم «بروميثيوس طليقاً» لشيلي، وضع لها مقدمة طويلة، وكتب كتابا اسمه «في الأدب الإنكليزي» وكتب له مقدمة، مجموع هذه المقدمات هو الماركسية الأدبية إن شئت، الفكر الماركسي في النقد الأدبي إن شئت أيضا. كودويل، وهو ناقد كتب في الحرب الأهلية الإسبانية وله عدة كتب في النقد كودويل، وهو ناقد كتب في الحرب الأهلية الإسبانية وله عدة كتب في النقد

اجرى المرارجهاد فاضل مجلة والمرادث، دلندن ۱۹۸۷/۱۰/۱۹.

نقد الشعر. كريستوفل كودويل هو الذي أثر على الدكتور لويس عوض تأثيراً حاسما في كتابة هذه المقدمات التي كانت أول بلورة للمنهجية الماركسية في نقد الأدب.

بغد ذلك، في الأربعينات، قامت الثورة الناصرية في مصر سنة ١٩٥٢ وظهر نقاد جدد، حمل محمود أمين العالم وعبد العظيم أنيس مهمة التبشير بالمنهيج الماركسي في نقد الأدب عبر مجموعة من المقالات التي نشرت في مصر ورد عليهما عباس محمود العقاد وطه حسين ولكن محمود العالم وعبد العظيم أنيس بفكرهما الجديد استطاعا أن يجذبا الأجيال الجديدة خاصة وأن نقادا أكبر كلويس عوض وقفوا إلى جانبهما.

أنا أذكر هذه الحادثة، أو هذه المقدمة التاريخية لسبب من سؤالك أن لويس عوض يقول أنه ليس هناك الآن نقد... في هذا الحقت كان النقد هو طه حسين والعقاد طبعا، وبالكاد محمد مندور ولويس عوض وسيد قطب وأنور المعداوي، في الأربعينات. ربما كان العقاد أو طه حسين في ذلك الوقت، يقول: ليس هناك نقد، وقد كتب طه حسين بالفعل مقاله الشهير جدا، والذي لا يشير إليه أحد الآن: «يوناني لا يقرأ»! هذا المقال يريد منه طه حسين أن يقول أن ما يكتبه محمود أمين العالم وعبد العظيم أنيس، ومن لف لفهما، هو كلام غير مفهوم، أي لا علاقة له بالنقد الأدبى.

آلآن عندما يأتي الدكتور لويس عوض ويقول أنه ليس هناك نقد الآن، إنما يقع في المحظور الذي سبق أن وقع فيه جيله، فكان هو من المجددين وكان استاذه طه حسين يقول بأن ما يكتبه زملاء لويس عوض «يوناني لا يُقرأ»!

النقد العربي الحديث الآن يقال باستمرار أنه يعاني من أزمة ولكثرة تداول هذه اللفظة، «الأزمة»، تكاد تفقد معناها في بداية الخمسينات كانت هناك بالفعل أزمة تاريخية في النقد الأدبي أي أن النقد التاريخي والانطباعي والموضعي الذي ارتاده طه حسين، والنقد الرومانسي الذي ارتاده العقاد، والنقد النفسي الذي ارتاده أخرون، هذا النقد كان يفقد أرضه، أي أنه لم يعد يشكل قيادة حية للأديب وللقارىء، كان النقد التقليدي في أزمة، عندئذ كانت الأفكار الجديدة التي قدمها لويس عوض ومحمود العالم وعبدالعظيم أنيس تشكل قيادة جديدة للنقد الأدبي. كانت هناك أزمة بالمعنى التاريخي، بالمدلول التاريخي لكلمة أزمة. هل هناك أزمة بهذا المعنى الآن؟ هل هناك نقد تقليدي فقد شرعيته، وأن البديل جاهز لتسلم عجلة القيادة من هذا النقد التقليدي؟ لا ليست هناك أزمة خاصة بالنقد الأدبي الآن، وإنما هناك أزمة في الحياة العربية للمامرة من أزمة الحواقع العربي المعاصر، أي أن هناك أزمة داخل الحربية المعاصرة من أزمة الحواقع العربي المعاصر، أي أن هناك أزمة داخل الحربية المعاصرة من أزمة الحواقع العربي المعاصر، أي أن هناك أزمة داخل الحربة الثقافية ولكنها أزمة تنتسب إلى الواقع الأكثر شمولاً.

كيف تعبر هذه الأزمة عن نفسها؟ تعبر عن نفسها بأنه ليست هناك حركة ثقافية. اليوم ليست هناك حركة ثقافية. الحركة الثقافية عندما كنت تفتح مجلة «الآداب» في زمن مضى، تجد فيها معارك وخصومات وحوارا عنيفا أو معتدلاً بين تيارات واتجاهات، بين التيار القومي والتيار الماركسي، بين التيار الوجودي

والتيار الماركسي، هكذا كانت هناك حركة من المحيط إلى الخليج. كتاب يتصارعون، ودواوين شعر تخرج ساخنة كما يخرج الرغيف من الفرن. تقول أن هذا شعر والذوق العربي يستقبل هذا الشعر للسياب أو البياتي أو صلاح عبد الصبور أو خليل حاوي أو حجازي بانبهار. شيء غريب. الدنيا تغلي. كان هناك حركة ثقافية في القاهرة وفي بيروت وفي بغداد وفي دمشق وفي الرباط. حركة فيها صراع وفيها إعادة نظر وفيها أشياء جديدة، وفيها خصومات حادة. الأن ليس هناك شيء من هذا. الأن هناك نظام تعليمي عربي فاسد بحيث أن الطالب بعد نواله الليسانس لا يجيد كتابة رسالة باللغة العربية، فضلاً عن أنه لا يستطيع أن يكتب سطرين باللغة الغرنسية أو الانكليزية. فهو يتخرج وهو غير قادر على الكتابة ولا على القراءة. هناك نظام إعلامي لا يخلق مجلة قومية من المحيط إلى الخليج. هناك اتجاهات سلفية تحول دون الحوار بين الاتجاهات الفكرية المختلفة. الآن أصبحت القناعات المطلقة التي لا تحتاج إلى حوار هي السائدة. كل ذلك لا يساعد على قيام حركة ثقافية، ليست هناك حركة ثقافية السائدة. كل ذلك لا يساعد على قيام حركة ثقافية، ليست هناك حركة ثقافية النين نفتقد النهضة القومية الشاملة.

لهذا السبب عندما تسالني هل النقد الأدبي في أزمة، بمنتهى الأمانة أقول لا أفهم السؤال. ليست هناك أزمة فهناك نقاد يكتبون، هناك نقاد أفراد يكتبون، ولكن أين المعارك؟ أين المعارك التي كانت موجودة حتى في ظل الإقليمية والقطرية، وتحت الاحتلال الانكليـزي والفرنسي، الاحتـلال الانكليزي لمصر والسودان وفلسطين والعراق، والاحتلال الفرنسي للبنان وسورية وبلدان المغرب العربى، ومع ذلك كانت هناك المعارك وكانت هناك الخصومات، وكانت هناك النهضة، وكانت هناك الحركات التي تغلي بها الأرض الثقافية العربية؟ الآن لا. الآن لم تعد لدينا الحركة الثقافية بنت النهضة القومية الشاملة، ولا يستطيع النقد أن يخترق هذه الحواجز ليصوغ نهضة نقدية في غياب نهضة ثقافية عامة. يتجلى غياب هذه القدرة في ظهور ما يسمى بالتيارات البنيوية والألسنية، وهي التيارات التي نقلت إلى لغتنا هروباً من النقد. إن وجود هذه المدارس في نقدنا العربي هو دليل على الهروب من النقد والهروب من الحياة، لأن هذه البنيوية التي ينقلونها تحتضر في أوروبا. وهذه البنيوية لا ينقلونها كما هي، وإنما يشوهونها ولا يفهمونها، وعندما يطبقونها إنما يشتغلون بعلم أخسر غير النقد الأدبي. النقد الأدبي أحد أطرافه الرئيسية همو القارىء. وإذا لم أكتب للقارىء فأنا لست ناقداً. الناقد يكتب للقارىء. طبعاً كل كاتب يجب أن يكتب للقارىء، ليس الناقد وحده، ولكن الناقد أكثر من أي فنان، أكثر من أي مبدع يتوجه بكلامه إلى القارىء، يفسر له ما غمض، ويحلل له ما يحتاج إلى تحليل. فكيف أفقد صلتي مع القارىء بواسطة ما يسمى خطأ بالبنيوية؟ انني افقد صلتي مع القارىء كيف أسمي ما أكتبه كتابة، كيف اسميه نقدأ؟

في الحقيقة هناك منجزات للألسنة وللبنيوية سابقة على عملية النقد. أنا استفيد كناقد من نتائج التحليل البنيوي والتحليل الصوتي والتحليل الانتروبولوجي والتحليل الألسني. استفيد من هذا كله قبل أن أقوم بعملية النقد. أنا لأتمثل هذه النتائج القادمة من المختبر، من المعامل الصوتية، استقبلها وأتمثلها وأستوعبها ثم أبدأ في عملية النقد التي تستفيد من تلك النتائج، ولكنها عملية أخرى تخاطب المبدع وتخاطب القاريء. وإذا فقدت هذا الصوت، إذا لم أقدر على هذا الخطاب فإني لا أكون ناقدا. ربما أكون عالما في الصوتيات. في الأنتروبولوجيا، ولكني لا أكون ناقدا للأدب.

هناك النقد الأكاديمي، الجامعي، المحبوس بين جدران الجامعات. هذا النقد المجفف الذي يعتمد على النقل، والنقل عن النقل، والنقل عن نقل النقل، وهكذا هذا النقل الذي يكتب أحيانا للترقية في المناصب الإدارية الجامعية، هذا النقد الذي يكتب أحيانا للحصول على درجة علمية. هذا النقد الجامعي المتداول في بلادنا العربية، وهو لا علاقة له بالنقد الجامعي في الغرب. هذا النقد الجامعي بعيد كليا عن الجمهور الذي يحتاج منك عندما تكتب نقداً عن كتاب، يشتري

هذا الكتاب أو يعرض عنه.

النقد من النوع الثالث وهو النقد الصحفي. النقد الصحفي في غالبيته الساحقة نقد متعجل سريع أصبح الناقد بمقتضاه مديس مكتب دعاية لهذا المؤلف أو ذاك. وللأسف الشديد، فإن أدباءنا يشجعون هذا النوع من النقد الذي يربحون منه أضواء النجومية فقط، هم لا يريدون سوى صورتهم أو بضع كلمات من المديح الساذج الأجوف. لا يريدون أكثر من ذلك. لا يحتملون النقد الصادق ولا النقد العميق. إنهم يريدون تلك الكلمات التي هي كأشعة الضوء تلمع صورتهم فقط. ومن الغريب أن بعض الأدباء الذين ينادون بالديموقراطية ليل نهار، ويشتمون الأنظمة ليل نهار لأن الحكام ليسوا ديموقراطين، هم أنفسهم من ألد أعداء الديموقراطية فلا يحتملون من المحرد الثقافي أو الناقد الأدبي أن يقول كلمة صدق في كتاباتهم. يريدون منه أن يكون تابعا، مجرد محرر إعلاني، مجرد مدير دعاية. والمناخ الاجتماعي الثقافي الإعلامي يشجع أيضا على ذلك حتى أن الصحيفة أو المجلة ترحب بهذا النوع المخجل من الكتابة كعلاقات عامة.

نحن إذن أمام ثلاثة أنواع: نوع هارب من النقد ومن الحياة، ونوع متحجر جامد خلف أسوار الجامعات، ونوع مرتجل ولا علاقة له بالنقد في صحافتنا العربية. هل معنى ذلك أن النقد قد غاب؟ ليس هذا صحيحاً. هناك نقد استثنائي في هذه الصحيفة أو تلك. هناك بعض الكتب القليلة التي لا تجتمع مع بعضها البعض فلا تشكل حركة نقدية. لا تجتمع مع بعضها البعض لأن مقومات الحركة الثقافية غير موجودة، ومن ثم فالناقد الجيد في بلد من أقصى المغرب لا يمكن أن يلتقي مع ناقد أخر في مستواه من أقصى المشرق لأن هذا اللقاء يولد التفاعل، والتفاعل يحتاج إلى حوار، والحوار يحتاج إلى منبر، والمنبر يحتاج إلى دعامة قوية ولما كان هذا كله مفقوداً، فالحقيقة أن هناك شيئا أخر غير الأزمة يجب أن نطلقه على حاضر النقد.

• وفي النهاية ما هو ١ ' الأدبي؟

- النقد الأدبي جزء لا يتجزأ في النهاية من الأدب نفسه وعندما نسال عن

النقد الأدبي، يجب أن نسأل عن القصة العربية، عن الرواية العربية، عن القصيدة العربية، عن المسرح العربي. هذه الظواهر لا يمكن تناول بعضها بمعزل عن الآخر. وليس صحيحا أن النقد يغيب عنـدما يغيب الأدب. الـدكتور لـويس عوض يقـول: عمن أكتب؟ وليس هناك نجيب محفـوظ جديـد، أو توفيق الحكيم جديد. الحقيقة أن ما أسهل أن تكتب عن نجيب محفوظ بعد أن أصبح مؤسسة، ولكن ما أصعب أن تكتشف نجيب محفوظ. إن اكتشاف المواهب الجديدة هو من عمل الناقد. وهو عمل أساسي. كذلك من الأعمال الأساسية إعادة النظر في الأحكام السابقة لأن الأحكام السابقة تشكل الذوق السائد. فنجيب محفوظ يوما ما كان ظاهرة جديدة تغاير الذوق السائد قبله، الذوق اللاروائي، ذوق النثر المسجوع، ذوق المقامات، ذوق لا علاقة له بالبنية الروائية التي اسسها ايضا توفيق الحكيم، ولكن نجيب محفوظ هو الذي أسس لها جمهورا من القراء هو جمهور الرواية. إن تأسيس هذا الجمهور على مدى زمني طويل هو الذي ساهم بين عوامل أخرى في صبياغة الذوق السائد الآن. هذا الذوق السائد الآن لكي استطيع أن أطوره إلى ذوق جديد يستوعب ويستقبل ويحتمل أعمالاً جديدة لجبرا إبراهيم جبرا، للطيب صالح، لغادة السمان، لإبراهيم أصلان، لصنع الله إبراهيم، لـرشيد بـو جدرة وغـيرهم، لكي أهيء وأطور الذوق السائد إلى ذوق يستقبل هذه الأعمال الجديدة لا بدمن القيام أولًا بإعادة نظر في الأحكام السابقة وهذا يجرني إلى نقطة هامة جداً وهي أننا حينما نتكلم عن أزمة النقد والتي أحب أن أسميها جزءا لا يتجزأ من الوضع الأدبي العام، فليس هناك نقد بأن تكون هناك حركة ثقافية هي جزء من النهضَّة القومية الشاملة.

اننا نلاحظ أن هناك اقبالاً في الوقت الراهن على ما يسمى بالاتجاهات كالالسنية والبنيوية وما شابههما وهي اتجاهات لم تعد صاحبة السيادة الآن في الغرب فنحن نأخذ أحيانا بعض المذاهب الأدبية التي أفل نجمها في مهادها ليس هذا فقط، بل اننا في الحقيقة ننقلها مشوهة وبغير إدراك للمقدمات وللسياق الذي أدى إلى النتائج. فنحن نحصل فقط على نهاية النهايات دون أن تكون لها أية علاقة بالسياق الأدبي الذي يخصنا. إن البنيوية والألسنية وغيرهما مقدماتها تفيدنا عندما نستقبلها من المختبر ومن المعمل الصوتي ومن المعمل الأنتروبولوجي هذا كله يفيدنا نحن النقاد، هذا شيء، ولكن العملية النقدية شيء أخر. أننا نستعين بكثير من الأدوات ومن الكشوفات الأنتروبولوجية والبنيوية والالسنية، ولكنها ليست النقد، اننا نستعين بها في عملية النقد. النقد هو معادلة بين عملية الخلق والتذوق، أي أن الناقد لا بد وأن يفترض جمهورا لهذا الذي يفعله، طبعا كل كتابة لا بد أن تضع القاريء في اعتبارها لأنها في خاتمة المطاف هي خطاب ولا بد من متلق لهذا الخطاب ولكن النقد بالـذات لا يمكن أن يكون بـلا جمهور. والـزملاء الـدُين يجنحون إلى تطبيقات متعسفة للبنيوية هم هاربون من النقد. ولذلك فإنني أعتبر الازدهار المفاجىء والآفل لهذا الاتجاه في اللغة العربية، إحدى تجليات الإشكالية التي

نناقشها الآن.

يفترض بالنقد الجامعي أن يكون المدفعية الثقيلة. ولكن هذا النقد الجامعي في بلادنا العربية ليس أكثر من سرد كمي يعتمد على النقل ويبتعد كثيرا عن الخلق والابتكار وهو محبوس بين جدران الجامعات لا أكثر ولا أقبل. إنه مقطوع الصلة إلا في القليل النادر بالقارىء أو الجمهور.

إن أهم أعمال طه حسين والعقاد ومارون عبود ونعيمة كلها كانت مقالات في الصحافة، أو أغلبها بمعنى أدق. لكن الملاحظ الآن أن هذا المستوى من النقد الدي يتخذ من الصحافة وسيلة وليس غاية، وسيلة للوصول إلى قطاع جماهيري عريض من القراء، هنا الصحافة تؤدي خدمة للنقد الأدبي. الوضع الراهن ليس كذلك. الوضع الراهن في ظلم متغيرات اجتماعية وثقافية مثل النظام التعليمي الفاسد، والذي لا يمكننا من الحصول على منبر قومي من المحيط إلى الخليج كما كان الوضع أيام مجلة «الرسالة» أو مجلة «الآداب»، كل هذا يؤدي إلى أن ينحصر وينحسر النقد الصحفي في إطار الدعاية لهذا المؤلف أو ذاك.

أنا أتحدث عن الظاهرة في عموميتها وليس عن الاستثناءات. فالحقيقة أن النقد الصحفي قد تحول إلى نوع من علاقات عامة.

 وما هي المهمات التي تجذب النقد العربي إليها الآن؟ أية توجهات؟ - أمام النقد العربي الحديث مهام ضخمة جدا حتى ولو لم تكن هناك قصيدة جديدة أو رواية جديدة بالرغم من أنني أعتقد أن هناك أعمالاً أدبية ممتازة ظهرت في السنوات العشر الأخيرة لا تتوقّف عند الرؤى التي اكتملت في ادب نجيب محفوظ أو يوسف ادريس وأعتقد أن هذه الابداعات تشكل مفارقة مع الواقع العربي العام ومع ذلك فلنقل أن النقد وثيق الاتصال بالإبداع وإذا غاب الأدب هل يحضر النقد؟ أجيب بأن هناك قضايا أساسية أمام النقد العربي الحديث. القضية الأولى هي قضية الاكتشاف الخلاق للقانون الأساسي لمسيرة الحركة الأدبية العربية المعاصرة. اننا نحصل على مؤلفات عديدة تؤرخ بشكل تراكمي، بشكل سردي، لحياتنا الأدبية، ولكننا لن نحصل على الدراسة التي تستكشف بعمق القانون الذي يرسم خطى الأدب العربي الحديث. لكل ادب قانون عام بمقتضاه نستطيع أن نفسر الظواهر، ونتعرف على السلبيات، ونستكشف مواقع الايجابيات. الأدب الفرنسي لنه قنانونه العنام، الأدب الانكليزي، أو الروسى، كذلك، كل أذب هكذا. وبالتّأكيد نحن لنا قانوننا، ولكن لم ننكب بما فيه الكفاية على دراسة هذا القانون العام حتى نستضيء به في تلمس مواقع الإبداع ومواطن الضعف وبغير هذا القانون، فإننا جميعا انطباعيون بدرجة أو بأخرى لأننا دون هذه البوصلة الهادية نضل الطريق إلى معرفة أدبنا، ونطبق على تجاربنا المحلية مصطلحات ليست صادرة من صلبها، ليست نابعة من التكوين الأصلي لهذه التجربة الخاصة بنا.

● الاسئلة تدور حول نقطتين: الأولى تتعلق بما يسمى عادة «الماركسية العربية» وما إذا كانت هذه الماركسية العربية موجودة فعالاً أم لا، والثانية تتعلق بمواقف الماركسيين والشيوعيين العرب من القضايا العربية. الكثيرون يرون أن الماركسيين العرب لم يستوعبوا الظروف الموضوعية للواقع العربي ولم يفهموا حاجات العرب الحقيقية، من ذلك مواقفهم من قضية فلسطين. بدءاً من قبرار التقسيم عام ١٩٤٨، ومن الوحدة العربية كفكرة، ومن الوحدة المصرية السورية عام ١٩٥٨، وعدم فهمهم لدور الإسلام في الحياة العربية وفي حياة العربي بالذات وكلها مواقف خاطئة تتعارض احيانا مع الفكر الماركسي كما تتعارض مع اشواق العرب وطموحاتهم وواقعهم. ما هو رايكم في هذا الموضوع؟

- باختصار لا يوجد ماركسية عربية ولم يملك الماركسيون العرب حتى اليوم النظرية العلمية أو الماركسية كما يجب حتى ترجماتهم «للبيان الشيوعي» لماركس وانغلز كانت ترجمة خاطئة وسيئة، لكن الفكر الماركسي ساهم في تطعيم المناهج في الاجتماع والتاريخ والنفد الأدبي برؤى جديدة لم تكن موجودة من قبل. وبذلك كان تأثير الماركسسين العرب الأكبر في الثقافة لا في سواها.

ولا أستطيع أن أؤكد بشكل قاطع ما إذا كانت هناك ماركسية عربية فهذا المصطلح لا يجوز أن نطلقه على غير هدى. فإذا كان المقصود مجموعة الأدبيات التي خلفها الماركسيون العرب والتي ما زالوا يسجلونها على أنفسهم كتنظيمات سيأسية أو كمنابر فكرية، هذا شيء، أما إذا كان المقصود هو إبداع فكر ماركسي متسق ومتأصل مع الواقع العربي. فهذا شيء آخر.

لا أظن انني بحاجة إلى القول بأن الفكر الماركسي عموماً ووجه بعقبات وتحديات كبيرة من جانب السلطات المحلية أو من جانب السلطات الاستعمارية التي كانت تسود الوطن العربي حتى بداية الخمسينات ومن ثم فقد وصل هذا الفكر محتزا بمعنى أن بضم اعمال قليلة جد اللينين أولستالين أولماوتسي تونغ قد ترجمت، وفي أغلب الأحيان ترجمة غير دقيقة. هذه الكراسات التي نعرفها جميعا هي التي سادت على عقول المناضلين في سبيل الاشتراكية العلمية. لكن وربما كانت هناك ترجمة كاملة لأعمال لينين قدمتها دار التقدم في موسكو،

أجرى الحديث جهاد فاضل عن والقبس الكريتية، ٢٦/١١/٢٦.

ولكنها ترجمة تفتقر إلى الكثير جدا من الجدية وإلى التذوق العربي على صعيد اللغة. ثم إن المواقف المعادية للفكر الماركسي تستطيع أن تضيفها أيضا إلى هذه الترجمات المشوهة لنخرج من ذلك بنتيجة خطيرة جدا وهي إلى أي مدى عرفت الماركسية حقا إلى العقل العربي إذا استثنينا مجموعة قليلة جدا من المثقفين الدنين تعلموا في الخوارج وهؤلاء هم الدنين يعودون من الخوارج بمجموعة من الأفكار يتميزون بها حتى أنها تعطيهم احيانا صفة اجتماعية رفيعة تجعلهم متميزين عن مجموع القواعد الشعبية، وتجعل كلامهم أشبه ما يكون بالتعاويذ والمقدسات التي لا تناقش في أغلب الأحيان من جانب الأغلبية الواسعة التي لا تقرأ في لغة أجنبية والتي لم تصلها سوى تلك الترجمات التي أشرت إليها.

إن السؤال الحقيقي فعلاً هو: هل صحيح أن هناك فكرا ماركسيا قد تمثل من جانب العرب المعاصرين تمثلاً يفضي بهم إلى التسلح بهذا الفكر لتغيير الواقع؟ أنا أشك منذ البداية في أن الفكر الماركسي في مراجعه الأصلية قد تمثل تمثلاً كافيا يجعل الناس في بلادنا على معرفة صحيحة به، ومن ثم يستطيعون التسلح به في تفسير الواقع وتحليله. إن التحليلات الخاطئة الكثيرة جدا للواقع العربي من جانب بعض الماركسيين هي نتيجة طبيعية جدا للقصور الأصلي والمبدئي في معرفة الماركسية. بالطبع لينين عندما قرأ الماركسية كان روسيا والمبدئي في معرفة الماركسية بمعرفة الماركسية على حقيقتها وبمعرفة الواقع على حقيقته ومن ثم إقامة هذا الجدل الاجتماعي عبر النضال اليومي الحقيقي في حقيقته ومن ثم إقامة هذا الجدل الاجتماعي عبر النضال اليومي الحقيقي في المجتمع.

هذا لم يحدث في بلادنا. حدث في بلاد أخرى. ومن ثم فإنني أستبعد تماما هذا التعبير وهو «الماركسية العربية». انني اقول أنها لم توجد قط. ليست هناك ماركسية عربية، وإنما هناك مثقفون في غالبيتهم العظمى بورجوازيون، واحيانا هم أرستقراطيون، بمعنى أنه هناك في مصر مفكرون ماركسيون يتحدرون من أسر اقطاعية أبناء باشوات. هؤلاء مثقفون قرأوا الماركسية واقتنعوا بها، ولكن مجموع أعمالهم لا تشكل إبداعا ماركسيا على الإطلاق سواء بسبب انتمائهم الطبقى، أو بسبب القهر البوليسي، أو بسبب الأمية الواسعة في صفوف الجماهير الشعبية نفسها، أو بسبب وصول الأفكار الماركسية عن طريق بعض الأجانب الذين وفدوا إلى البلاد العربية في أوقات متقاربة حتى أن بعض الحركات الماركسية تكونت أحيانا من المواطنين والأجانب. هذه كلها تؤدي بي إلى قناعة أنه لم يتح لهذا الفكر أن يتأصل في التربة المحلية العربية ولم يؤت ثماره إلا على صعيد التنوير العام. فلقد كان من نتائج ذيوع الفكر الماركسي على قصور المصادر فضل تطعيم المناهج الفكرية في الاجتماع والتاريخ والنقد الأدبى برؤى جديدة لم تكن موجودة من قبل. فلقد هيمنت وسيطرت المناهج الأخرى القادمة أصلاً من الغرب على الثقافة العربية فترة طويلة وما زالت تهيمن حتى الآن. استطاع الفكر الماركسي أن يخترق هذا الجدار الصلب من الأفكار العربية، وأن يؤثر في مناهج التحليل أكثر من تأثيره في الواقع.

علينا أن نميز بينها وبين النضال الاشتراكي. أي أنني أرى أن هناك مناضلين اشتراكيين قد استطاعوا أن يدخلوا في نسيج الحياة السياسية العربية ولكنهم لم يستطيعوا اجتذاب قاعدة عريضة من الجماهير الشعبية. وهذه مفارقة، فالمفروض في الفكر الاشتراكي أنه يتوجه إلى هذه الجماهير نفسها والمفروض أن نظريتها هي نظرية العمال. ولكن للأسف، لأسباب ذاتية وموضوعية عديدة، لم يستطع هذا الفكر أن يغير إلا قليلا من الضريطة السياسية العربية. وتختلف المراحل التاريخية من مسرحلة إلى أخسرى. هناك بعض الأحزاب الشيوعية التي نجحت في إحدى الفترات وأخفقت في أخرى. هناك بعض الأحزاب التي نجحت في قطر وأخفقت قي قطر أخر، وهكذا أي أننا لا نستطيع التعميم.

من الأشياء التي يعود فيها إلى متغيرات الواقع العربي أن بعض الماركسيين قد أمنوا بالقومية العربية في إحدى الفترات وقد تطورت هذه القناعة بفضل متغيرات عديدة في الواقع الاجتماعي والسياسي العربي. المتغير الأول على سبيل المثال: الناصرية والوجود الناصري في إحدى المراحل. من بين المتغيرات الحرب اللبنانية أيضا التي جعلت من المسألة القومية مسألة أولى في جدول الأعمال السياسي لأي فريق يريد أن يكون له مساهمة ما في مسيرة الأحداث. على الصعيد الثقافي هناك أفواج من الماركسيين المستقلين عن الأحزاب وعن التنظيمات الذين استطاعوا أن يدمجوا الفكر الماركسي في القالب القومي، وأن يلغوا أي تناقض بين المحتوى الاشتراكي على الصعيد الاقتصادي والاجتماعي يلغوا أي تناقض بين المحتوى الاشتراكي على الصعيد الاقتصادي والاجتماعي والسياسي والقومية العربية كهوية للمواطن العربي وهذا شيء جديد وإيجابي واصبح التيار الأكثر رسوخا والأكثر اجتذابا في وسط الماركسيين العرب.

على أن التأثير الأكبر للماركسيين العرب كان في الثقافة وسوف نجد أن كتب التاريخ بدأت تعير المجتمع نظرة أكثر تعمقا عندما اختصرت الأفكار الماركسية في وجدان وعقول وضمائر بعض الباحثين العرب. كان التاريخ مشلاً عند مؤرخ كعبد الرحمن الرافعي في مصر هو تاريخ الملوك والحكام وتاريخ الأحداث الفردية غير المرتبطة وتاريخ الوثائق المعزولة عن حركة الحياة. ولكننا نلاحظ في بداية الخمسينات، مع مؤرخين من أمثال شهدي عطية الشافعي وفوزي جرجس وإبراهيم عامر، أن تاريخ مصر قد أصبح يكتب بطريقة أخرى تحاول تحليل النسيح الاجتماعي والعوامل الاجتماعية في ضوء المكتسبات النظرية تاريخا أخر مختلفا تماما عن التاريخ الذي كتبه الرافعي عن أسرة محمد علي تاريخا أخر مختلفا تماما عن التاريخ الذي كتبه الرافعي عن أسرة محمد علي أنيس قد استطاع في أعماله أن يخلق مدرسة جديدة في التاريخ المصري داخل أسوار الجامعة. هذا كان من التأثيرات الواضحة لجهود المثقفين الماركسيين المصريين ونستطيع أن نرى التأثيرات الواضحة لجهود المثقفين الماركسيين المصريين ونستطيع أن نرى التأثيرات الواضحة لجهود المثقفين الماركسيين المصريين ونستطيع أن نرى التأثيرات الواضحة لجهود المثقفين الماركسيين المصريين ونستطيع أن نرى التأثيرات الواضحة لجهود المثقفين الماركسيين والمتعلي في اللغة العربية.

● يلاحظ الكثيرون عند الماركسيين العرب نوعاً من تقصير او سوء فهم للواقع العربي: سنة ١٩٤٨ ايدوا تقسيم فلسطين، سنة ١٩٥٨ وقفوا ضد الوحدة بين مصر وسوريا، وهم لم يكونوا يوما، و مع الوحدة العربية، وهناك سوء فهم دائم لدور الإسلام في حياة العربي؟

ـ لي بعض التحفظات، التحفظ الأول خاص بالتعميم. ليس صحيحاً أن جميع الشيوعيين العرب وقفوا مع قرار التقسيم. لقد كانت هناك أجنحة ضد التقسيم في تلك الفترة. ومع ذلك فإن الذين ارتضوا بما هو أبشع كثيرا من التقسيم لم يكونوا من الماركسيين. إن الذين اعترفوا بإسرائيل ليسوا ماركسيين. وغير التعميم هناك الثبات. لا شك أن هناك قطاعات عريضة من الشيوعيين العرب وافقوا على التقسيم ولكن هل ثبت هذا الموقف؟ هذا هو السؤال. لقد وقعت بالفعل متغيرات يجب أن نسراها في الحسركات الشيسوعية العربية. وقعت بالفعل متغيرات. كان هناك باستمسرار قصور وسلبيات، ولقد شرحت منذ قليل سبب عدم وضوح الفكر الماركسي نفسه. عندما تقول لي: لماذا، وهم يملكون نظرية علمية، لم يستطيعوا أن يحللوا الواقع تحليلًا سلميا؟ أقـول لك: هل صحيح أنهم ملكوا النظرية العلمية، هذه الأداة؟ هذه الأداة أشك في أنهم امتلكوها أو يمتلكونها. نحن نفتقر إلى الأبحاث العلمية الدقيقة التي تقف بنا على إجابات شافية لبعض هذه الأسئلة. أولًا ما هي الكتب الماركسية التي ترجمت بالفعل خلال خمسين سنة على سبيل المثال إلى اللغة العربية من أمهات الفكر الماركسي؟ كم نسخة طبعت من هذه الكتب؟ شلاثة. ما مدى الدقة في ترجمة هذه الكتب؟ لقد قرأت ترجمة جديدة للبيان الشيوعي للأستاذ العفيف الأخضر ووجدته ينقد الترجمات السابقة لنفس هذا البيان آلذي عاش أربعين سنة في أدمغة الناس وإذا به يقع على أخطاء مروعة، أخطاء قاتلة في الترجمات السابقة على ترجمته. لم يكن هناك أحد يترجم أولاً عن الألمانية والذين كانوا يترجمون عن الانكليزية أو الفرنسية لم يكونوا دقيقين لا بسبب الضعف في هذه اللغة أو تلك، وإنما وهذا مثير للدهشة، لأسباب سياسية. أحيانا كانوا يترجمون عبارة ما بطريقة ما حتى يصل مضمون سياسي ما إلى الناس دون المضمون الذي كان يقصده ماركس أو أنغلز. هذا سؤال عن مدى الدقة. من قرأ هذه الكتب الماركسية أو هذه النشرات أو هذه الكتابات؟ ليست لدينا أجوية إحصائية دقيقة على كل هذا. من نقبل بالضبط الأفكار الماركسية إلى الوطن العربى وفي أية ظروف وفي أي مناخ؟ من هم الذين تعلموا في الخارج وأتوا وماذا قدموه من أفكار؟ إلى غير هذه الأسئلة. بدون إجابات دقيقة شافية عن هذه الأسئلة لن نستطيع أن نفهم لماذا لم يستطع الماركسيون العرب اجتذاب قاعدة جماهيرية صلبة وعريضة يتسلحون بها في حركتهم داخل الخريطة السياسية؟ هذا السؤال المهم من الصعب جدا المغامرة بجواب انطباعي عنه، إنما لا بد من معرفة الحقائق قبل أن ندلي برأي حاسم في هذا الموضوع. والحقيقة لم تكن الماركسية وحدها، وإنما هناك أفكار عديدة نقلت مشوهة عن طريق نظام التعليم، وعن طريق سوق الترجمة. مثلاً يطلع في انكلترا شخص يدعى كوان ويلسون يقرأه أحدنا ويعجب به ناشر فيترجم كل أعمال كوان ويلسون إلى العربية أو أعمال سارتر أو أعمال سيمون دي بوفوار، دون أي سؤال عما إذا كان الواقع العربي يحتاج بالفعل إلى هذه الأفكار بالذات دون غيرها. أفلم يكن هناك غير كولن ويلسون في زمانه، في عصره؟ وكولن ويلسون نفسه ما قيمته في بريطانيا؟ وهلكل ما ترجم عن سارتر دقيق في الترجدة؟ هل كان مصحوبا بالمقدمات الدراسية العميقة التي تحيط بفكر سارتر وتضع الكتاب المترجم في سياقه الطبيعي؟ للأسف الشديد كانت التجارة أحد العناصر السلبية في حركة الترجمة إلى اللغة العربية؟ طبعا كانت هناك مشاريع ضخمة مثل مشروع الألف كتاب في مصر، أو مشروع لجنة الجامعيين للتأليف والترجمة والنشر وقد أعطتنا بعض الترجمات المهمة. ولكن في الحقيقة أن سوق الترجمة يشوه كل الأفكار وكل الأداب وليس الماركسية وحدها. هذا ما أريد أن أقول ليست الماركسية وحدها هي المظلومة، وإنما حتى الأفكار الأخرى كلها مظلومة بسبب سوق الترجمة وسوبها.

على صعيد الجانب السياسي أيضاً ليست الماركسية وحدها هي المضطهدة. الليبرالية الأن مضطهدة، العلمانية الآن مضطهدة. وبمناسبة حديثنا عن العلمانية يأتى سؤالك عن الاسلام. طبعاً ليس هناك نص، أنا شخصياً لم أقرآ نصا ماركسيا ضد الإسلام ولكن انك تبريد الاستفسار عن الاهتمام كبدين للغالبية من الشعب العبربي، هذا الاهتمام بدأ متاخرا عند بعض المفكرين الماركسيين، ولكن ألا تسرى معي أن الاهتمام الجسدي والعلمي بالإسلام من جانب الاتجاهات الفكرية الأخرى أيضا بدأ متأخراً، حتى أنه ترك في خاتمة المطاف للتيارات الأكثر تطرفا، وللجماعات التي تتسلح به تسلحاً سياسياً لأغراض سياسية، لا علاقة لها بالإسلام كثقافة وكحضارة؟ أليس كذلك؟ بالفعل هناك تقصير ولكنه تقصير ثقافي عام وليس تقصير اتجاه محدد. الآن أصبح متوفرا لدينا بعض الكتابات الماركسية وغير الماركسية حول الإسلام وحول الدين عموما. وفي هذه النقطة أحب أن أشير إلى ضرورة دراسة المسيحية الشرقية. الخلاف كبير جدا بين المسيحية الشرقية والمسيحية الغربية. هناك خلط متعمد بين المسيحيتين. هناك مسيحية عربية بالفعل وأظن أن الاهتمام بدراسة هذه القضية يجب أن يشمل المسيحية والإسلام معا. أظن أن هناك بعض الدراسات في لبنان وخصوصا بعض الأعمال الأخيرة تناقش القضايا الدينية من وجهة نظر مغايرة للمتطرفين، ونتائج هذه الدراسات لا تتناقض مطلقاً مع العلمانية بمعنى أننا يجب أن نحرر الدين برؤاه الاستراتيجية بعيدة المدى عن الرؤى السياسية الموقوتة والعابرة. العلمانية تراث في وجداننا وفي ضميرنا أظن أننا يجب أن نحافظ عليه ونطوره دون أن يعني ذلك مطلقا أن الفكر العربي الحديث قد تخلى عن دراسة الدين سواء كان إسلاماً أو مسيحية. إنني كمفكر عربي مسيحي اعتقد أن الإسلام جزء لا يتجزأ من التكوين القومي للمواطن العربي. الإسلام لا يخص العرب المسلمين وحدهم، وإنما يخصنا جميعا كعرب. إنني كعربي لا استطيع سواء بـوعي أو بدون وعي أن

اتخلى عن بعد مهم من أبعاد تكويني القومي وهو الإسلام كثقافة وكحضارة وكعامل نشأ مع تكوين الأمة العربية، الفكر الموحد للأمة العربية في صدر الإسلام كان الإسلام. هذا العامل لم يفقد فاعليته إلا في عصور الانحطاط. لا يجوز أن نتخذ من عصور الانحطاط معيارا أو مقياسا، وإنما يجب أن نبحث عن الأسباب العميقة لهذا الانحطاط. وجود هذا العنصر في تكويني القومي لا يحول بيني وبين الإيمان العميق والمسؤول بالعلمانية. العلمانية ليست ضد هذه الهوية القومية الحضارية التي انتسب إليها أكثر من ذلك إن مناهب التحليل العلمي الحديثة التي تدخل في التركيبة العقلية للمنهج الذي أنتمى إليه تؤكد لي باستمرار أن الهوية القومية العربية ليست في تناقض، ولا لحظة واحدة، مع الإسلام. فقط إنني أضيف ضرورة اهتمام البوعي العربي بدور المسيحية العربية، ليس لأن هناك مسيحيين عربا، بل لأن المسيحية العربية جزء لا يتجزأ من الوجدان العربي العام. ربما هناك خصوصيات فمثلا المسيحية العربية في مصر ولبنان وسوريا والعراق والسودان تختلف تماما عن وضع بلدان المغرب العربي التي لا يوجد فيها مسيحيون أصلاً ولكن عدم وجود المسيحيين العرب في قطر ما لا يعني أن نهمل في ثقافتنا تنوير الرأي العام بدور المسيحية الشرقية ودور المسيحية العربية.

## ● هل قدمت الماركسية العربية شيئا في هذا السياق؟

- في مرحلة من المراحل لم يكن الماركسيون العرب يناقشون قضية الدين أصلاً، على الإطلاق، ولربما كان هذا مصدر سؤالك عن تجاهلهم للإسلام، هذا صحيح، لم يكونوا يتناولون هذا الموضوع لأسباب عديدة، ولكن رويدا رويدا، أصبح من الثابت الآن أن المفكرين الماركسيين العرب يتناولون الدين عموما، والإسلام خصوصا كما قد تلاحظ في أعمال حسين مروة والطيب تيزيني وغيرهما من الماركسيين العرب. هناك دراسات أعمق تتناول ليس الدين بشكل عام، وإنما الإسلام على وجه الخصوص غير أنني أتصور أنه ما زالت هذه الجماهير بشكل عام تلبي احتياجاتها الدينية من المفكرين السلفيين وليس من المفكرين التقدميين ومن ثم فهناك سؤال مهم في الفكر العربي الصديث وهو السؤال الديني الذي لا بد من الجواب عليه جوابا جماعيا فلا أعتقد أن من المولة حتى نواد يمكن أن تتخصص وتتفرغ لهذه القضية لأنها ستساعدنا في طويلة حتى نواد يمكن أن تتخصص وتتفرغ لهذه القضية لأنها ستساعدنا في حياتنا اليومية وربما في حياتنا السياسية على تلافي بعض الثغرات والسلبيات التي تتجلى أحيانا في الحرب اللبنانية والتي تتجلى أحيانا في بعض أشكال التزمت التي تعانيها بعض الأقطار العربية الأخرى.

## فهرس الأعلام

(i)**أدونيس** أنظر سعيد، على أحمد اراغون: ٦١ اماطله، ثروت: ۱۲۲ ارسطو: ۷۷ **اباظة**، عزيز: ١٣٠ اسماعيل باشا (الخديري): ۳۰، ۱۱۹، ۱۲۹ إبراهيم، جميل عطية: ٩٣ إسماعيل، عن الدين: ٢١٢ إبراهيم، سعدالدين: ٧٤ اسماعیل، محمود حسن: ۱۹۸ إبراهيم، صنع الله: ١٨١، ٩٩، ١٥٧، ١٨٢، اسمهان: ۲۲ 3 . Y. 17Y الأشقر، يوسف حبشي: ١٨، ٢٠، ٢٤٢، ٢٠٢ الابراهيمي، أحمد طالب: ١٢٦ أصلان، ابراهيم: ۱۶۲، ۲۰۸، ۱۸۲، ۲۰۸، **ائیس، م**نریك: ۱۰۶ 117, 177 ابن تيمية، تقى الدين بن أحمد: ٤١ الأفغاني، جمال الدين: ٢٤، ١٠٣، ١١٦، ابن خلدون، أبو زيد عبدالرحمن بن محمد: T11, -3, 717 أفلاطون، أنجى: ١٣١ ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد: ٥٥، **اليوت،** ت. س.: ۱۸۹ 189 أم كلثوم: ٦٢، ٨٨ **ابن سينا، أب**و على الحسين بن عبداله: ٤٥ أنغلز، فريدريك: ٢٢٦ ابن قتيبة: ٥٦، ٧٧ أنيس، عبدالعظيم: ١٣١، ٢١٨ الابنودي، عبدالرحمن: ٩٩، ١٦٦، ٢١١ أنيس، محمد: ۲۲۰ ابو تمام، حبيب بن أوس الطائي: ١٧٧ **ابو دیب،** کمال: ۱۹۲ **(ب**) **ابو ریشه**، عمر: ۱۲۱ **ابو ریه،** محمود: ۱۹۷ بارت: ۵۱، ۷۷، ۱۹۲، ۱۹۳ ابو ریه، یوسف: ۱۵۷ **البارودي،** محمود سامی: ٥٥، ١٦٩ أبو سيف، صلاح: ١٣١ **باکثیر،** علی أحمد: ۱۸۲، ۲۰۹ ابو شبكة، الياس: ٢٠٩ البحتري، الوليد بن عبداس: ١٧٧ **ابو شقرا،** شوقی: ۱۳۶، ۲۱۰ البحراوي، سيد: ۱۵۷ ابو ظهر، هشام: ۱۹۵، ۱۹۵ برادة، محمد: ١٢٧ ابو ماضی، إیلیا: ۱۹۰، ۲۰۹ برکات، حلیم: ۱۸، ۲۶ أبيض، جورج: ۱٤٨ برناردشو: ۲۱۷ احمد، محمد سيد أنظر سيد أحمد، محمد بروست: ۱٦١ الأخضى عفيف: ٢٢٦ بزيع، شوقى: ٩٩ الأخطل الصبغير، أنظر الخورى، بشارة البساطي، محمد: ٩٩، ١٥٧، ١٦٧، ١٨٢ ادریس، پرسف: ۱۸، ۲۷، ۲۵، ۹۳، ۹۰، ىسىسى ، معين: ٦٣ PP. 711. 311. XII. 171. P31. بشاي، عبدالمسيح: ۱۹۷ 101, 371, 781, 191, 391, 7.7. البشرى، طارق: ٨١ بعلیکی، لیلی: ۹۹ YYY .YIO

**ادهم،** إسماعيل: ۲۱۷

بغدادي، شوقي: ۲۰۹

## مرآة المنفى

البقري، محمد: ۲۰۶ **جبرا، جبرا ابراهیم: ۲۱، ۹۹، ۱۳۲، ۱۴۲،** 3 . Y. YYY **بكار، توفيق: ۱۲۷ چېران،** جېران خليل: ۱۹۰ بكيت: ٧١ چېپر، عبده: ۱۵۷، ۱۲۷، ۱۸۲، ۲۰۸ بلزاك: ۹۰، ۲۶۲، ۱۶۸، ۲۸۳، ۲۰۴، ۲۰۰ الجرجاني، على بن محمد: ٥٦، ٧٧، ١٤٦ بلنسكى: ۲۱۷ **بن سلامة، البشير: ١٤١** جرجر، فوزی: ۲۲۰ **بن عاشور، الطامر: ١٥٦** جرجس، ماری: ۹۲ بن هدوقة، عبدالحميد: ٤٧، ٩٩ جمعة، شعراوى: ٣١ الجواهري: ١٢٦ يهاء الدين، أحمد: ١١٨ جودت، مبالح: ۱۳۰ البهجوري، جورج: ۱۹۷ **جولدمان،** لوسیان: ۵٦ **بهلوي،** محمد رضا (الشاه): ۱۰ **جویس،** جیمس: ۱۲۱ **بوجدرة،** رشید: ۷۷، ۹۹، ۱۸۰، ۲۲۱ الجيار، صبحى: ١٩٨ بونابرت، نابلیون: ۷۱، ۷۷، ۸۳، ۱۷۰ البياتي، عبدالوهاب: ١٦٦، ١٧٢، ١٧٤، **(**ट) 111, 311, 1.7, 117 **بیرس،** سان جون: ۱۹۶ **حاتم،** عبدالقادر: ۱۳۰ **بیرك،** جاك: ۱۲، ۱۲۱، ۱۲۰ الحاج، أنسى: ١٢١، ١٣٤، ٢٠٩، ٢١٠ **بیغن،** مناحیم: ۳۱ حافظ (الشيخ): ۱۹۸، ۱۹۸ **بیف،** سانت: ۱۳۷ حافظ، صلاح: ۱۱۶ بیکاسو: ۷۱ **حافظ،** عبدالحليم: ٨٥، ٨٦، ١٦١ بيكيت، صموئيل: ١٩٤ **حاوی، خ**لیل: ۲۰، ۵۷، ۱۱۷، ۱۲۲، ۱۷۲، 711, 7.7, 117 حبيبي، أميل: ۱۱۸ **(ت)** مجاب، سید: ۹۹، ۱۲۲ **تام**ر، زکریا: ۱۸۰، ۱۹۶ حجازي، أحمد عبد المعطى: ٢٧، ١٣٧، تشیکوف: ۱۶٦ 111, V.Y توفيق باشا (الخديري): ٢٥ حداد، فؤاد: ۱۲۱، ۱۲۵ **توفيق** (الملك): ١٢٩ حداد، مالك: ٤٨ تولستوي: ۲۰۲، ۱۷۲، ۲۰۶ حسین، صلاح: ۲۰۵ التونسي، بيرم: ٥٥، ١٦٦ حسین، طه: ۲۰، ۲۲، ۹۶، ۲۰۱، ۲۰۱، التونسي، خير الدين: ۷۲، ۱۹۰ 771, 771, 771, ·31, 031, 731. **تونغ**، ماوتسى: ۲۲۲ تيزيني، الطيب: ۲۲۸ حسین، عادل: ۸۱ الحكيم، توفيق: ٣٠، ٣٨، ٤٧، ١٥، ٥٢، ٥٣، (<del>°</del>) 10, 75, 25, 78, ..., 7.1, 7.1, 5.1, ثين: ١٣٧ X-1. P-1. 711. 311. 011. 771. .177 . 771 . 771 . 731 . 171 . 771 . (ح) 177 الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر: ٦٢

الحكيم، طاهر: ١٦٣

جاهين، صلاح: ٥٥، ٩٩، ١٣١، ١٢١

حليم، تحية: ١٣١ حيدر، حيدر: ٤٦ حيدر، طلال: ١٣٤ الحيدري، بلند: ١٦٦، ٢٠٩

## (さ)

الخال، يوسف: ١٦٢، ٢٠٩ خالد، خالد محمد: ١٩٤، ٢٠١، ١٦٢، الخراط، ادوار: ٩١، ٢٤٢، ٢٥٧، ٢٥٧، ٢٠٨ خميس، مصطفى: ٢٠٨، ٢٠٥، ٢٠٠ خميس، مصطفى: ٢٠٥، ٢٠٥، ٢٠٥ خوري، الياس: ١٩٢ الخوري، بشارة: ٣٣، ٢٧١ خوري، كوليت: ٩٥ الخوري، لطفي: ٩٠٠، ١٣١، ١٣٠، ١٤٠ الخولي، لطفي: ٩٠٠، ١٣١، ١٣٠، ١٤٠ (٤)

#### **(U)**

الرافعي، على: ١٧، ١٣١، ١٣٧، ١٥١ الرافعي، عبدالرحمن: ٢٢٥ الرافعي، مصطفى صادق: ١٩٨ رامبو: ٢٢ الراهب، هاني: ٤٦، ١٤٢، ٢٠٤ ربيع، مبارك: ٢٠٤ رنوق، أسعد: ٢١٢

رشدي، رشاد: ۱۳۰، ۱۳۱ رضوان، فتحي: ۱۳۰ رفراف، محمد: ۹۹ روستو، والت: ۳۵ رومان، ميخائيل: ۱۳۱

#### **(i)**

زغلول، سعد: ۳۰، ۳۰، ۸۱، ۲۰۱ زکریا، فؤاد: ۷۱، ۷۷، ۷۸، ۸۰، ۱۳۱، ۱۳۱ زکی، نبیل: ۱۱۲، ۱۲۳ زهیری، کامل: ۱۱۸، ۱۲۳ الزیات، لطیفة: ۱۳۱

#### (w)

السادات، آنور: ۱۶، ۳۰، ۳۰، ۸۱، ۲۰، ۲۷، 74. 9-1. 711. 711. 311. 911. OTI, OFI, VFI, AFI, 3AI السادات، عصمت: ۱۲۰ سارتر، جان بول: ۱۲۰، ۱۲۹، ۱۷۶، ۲۲۷ السباعي، يرسف: ٥١، ٧٠، ١٣١ سىول، تىسىر: ٤٧ سقالين، جوزف: ۲۲۳ سرور، نجیب: ۵۰، ۱۹۷، ۱۹۷، ۲۰۳ السعدي، محمود: ١٦٣ سعید باشا: ۳۵ سعيد، خالدة: ۱۳۶، ۱۹۲، ۲۱۲ السعيد، رفعت: ١٣٠ سعيد، على أحمد: ٥٦، ٨١، ١٣٤، ١٧٢، TAI. 3PI. P.Y. - 17 سلمان، نور: ۱۳۶ سليم، جواد: ١٦١ السمان، غادة: ١٨، ١٩، ٢٥، ٢٦، ٥٩، ٩٩، Y - 1 . T - 1 . 1 3 1 . Y 3 1 . 3 - Y . 1 YY السياب، يدر شاكر: ٥٠، ١٦١، ١٦١، ١٦١، 711, 771, P.7, -17, 717, P17 سبعد احمد، محمد: ۷۰، ۸۲

#### **(ش**)

الشناروني، يوسف: ١٣١ الشنافعي (الامام): ٩٢

شرئيفسكى: ۲۱۷

الشافعي، شهدي عطية: ۲۰۳، ۲۲۰ **شاهين،** يوسف: ١٢١ شتاینیك، جرن: ۵۳ الشدياق، احمد فارس: ١٩٠ **الشرقاوی،** بکر: ۱٤۰ الشرقاوي، عبدالرحمن: ٥٢، ٦٩، ١٠٠، 711. 311. 2.11

شىعلان، حسىن: ١٣٠ شفيق، منير: ٨١ شکری، غالی: ۱۲، ۱۲، ۲۹، ۵۰، ۷۰، ۷۷، · A. VA. Y· C. T· C. X· C. Y3C.

101, 271, 721, 4.7, 717 شکسینز: ۲۲، ۹۰، ۱۰۱، ۲۱۵، ۲۱۷ شمس الدين، محمد على: ٦٢، ٩٩، ١٢١ **شىئار، أ**مين: ٤٧

شبهاب الدين، نجيب: ٩٩، ١٦٦ الشوباشي، مفيد: ۱۹۹، ۲۱۷ شوقي، أحمد: ٥٥، ١٦٦، ١٨٢، ٢٠٩ شىيلى: ١٨٦

## (ص)

**مىالح،** رشدى: ۹۰ صالح، الطيب: ٢٢١ صايغ، توفيق: ١٣٤، ٢١٠ صبري، على: ٣١

## (ض)

ضاهر، عادل: ۲۱۲

## (**b**)

طارق بن زیاد: ٤٠ طاهر، بهاء: ۲۰۸، ۱۹۷، ۱۸۲، ۱۸۶، ۲۰۸ طراد، میشال: ۱۳۶ طه، على محمود: ٢٠٩ الطهطاوي، رفاعة رافع: ۳۰، ۲۲، ۷۲، ۸۱، 39. 971. . 91 طوییا، مجید: ۱۸۲ طوقان، فدوى: ٦٠

العادلي، اسماعيل: ١٥٧، ١٦٧، ٢٠٨ عاشور، رضوی: ۱۹۷ عاشور، نعمان: ۱۳۱ العالم، محمود أمين: ١٣١، ١٢٨، ١٦٥، · PI, KIY عامر، ابراهیم: ۱۲۰، ۱۲۳، ۱۲۵، ۲۲۹ عياس الأول (الخديري): ٣٥ العبد الله، حسن: ٩٩ عند الله، منوفي: ٥٩ العبد الله، محمد: ٩٩ عيد الله، يحيى الطاهر: ١٨، ٩٩، ١٥٧، X01, V51, 117 عبد الجواد، أحمد: ٢٠٢ عيد الحكيم، طاهر: ١٤٠ عبد الجليم، كمال: ١٣١ عبد الحي، ترفيق: ١٢٠ عبد الرزاق، على: ٩٤، ١١٦، ١٦٩ عبد الصبور، صلاح: ٥٥، ٥٧، ٨٧، ٩٩، 171, 101, 551, 771, 771, 371, 3 P.1. V.7. P.7. . 17

عيد العريق ملك: ٦٠ عيد القدوس، احسان: ٥٢ ١٣١ عبد المجيد، ابراهيم: ١٥٧، ١٦٧، ١٨٢، عبد الناصي جمال: ۱۰، ۱۵، ۲۱، ۳۰، ۲۱، 77, 37, 07, 77, 10, 14, 74, 14, 7X, VX, 1-1, 111 \_ 311, 171, 351. X51. . VI. 3.7. 0.7

عيد الوهاب، محمد: ٨٩ عيده، محمد (الامام): ٢٤، ٣٠، ٢٢، ٢٧، 39. 7-1. 711. 701. - 21 عبود، مارون: ۱۶۱، ۱۶۹، ۲۲۲ عثمان، رشاد: ۱۲۰ العجيل، عبد السلام: ١٩١ عدوان، ممدوح: ۹۹

عدوية، أحمد: ١٩٩، ١٦١ عرابی، آحمد: ۳۰، ۷۳، ۸۸ عرمی، محمود: ۱٤٠

عزیز، خبری: ۱۳۰ العسكري، أبو ملال: ٥٦ عسيران، ليل: ۲۰ عصفور، جابر: ۱۹۲، ۱۹۲ عقیقی، محمد: ۲۰۱، ۱۸۲، ۱۹۸، ۲۱۱ العقاد، عباس محمود: ۱۰۲، ۱٤٥، ۱٤٦، XIY, YYY عقل، سعید: ۱۹، ۱۲۶ على بن أبي طالب (الامام): ٤١ عمارة، محمد: ٨١ عواد، توفيق يوسف: ۲۰، ۲۰۶ عودة، محمد: ١٦٣ عوض، لویس: ۱۷، ۸۱، ۸۲، ۱۳۱، ۱۳۷، XY1, 131, 101, 001, VIY عویس، سید: ۹۲ **عیاد**، شکری محمد: ۱۵۱ العيد، يمنى: ١٩٢، ٢١٢

(è)

عیسی بن هشام: ۹۰

غارودي، روجيه: ٦٥، ١٩٢ غانم، عبد الله: ١٣٤ غانم، فتحي: ١٩٠، ١٩١ غريماس: ١٤٧، ١٩١، ١٩٣ غريماس: ١٤٧، ١٩٠ الغزائي، عبد المنعم: ١٣٠ غنيم، رمسيس: ١٦١ غولدمان، لوسيان: ١٩٢ الغطاني جمال: ١٨٨، ٤٦، ١٥٦، ١٥٧،

**(ف**)

الفارابي، أبو نصر: ٤٥، ١٤٩ فاغنر: ١٧٥ فرائن : ١٦١ فرح، الفريد: ١٣٨، ١٣١ فلوبير: ١٤٨، ٢٠٠ فؤاد، حسن: ١٣١ فؤاد، زين العابدين: ٩٩ فوزي، حسين: ٣٠، ٣٨، ١٥، ١٠٨، ١٠٩،

الفيتوري، محمد: ٥٧، ٦٣ فيروز: ٦٢. فيصل (الملك) : ١١٢

#### (Č)

قارس، يشر: ١٥٥ القاسم، سميح: ٦٣، ١١٨ قاسم، عبدالحكيم: ١٨، ٤٧، ٩٥، ٩٦، ٩٥، قبائي، نزار: ٥٧، ١٤٩ القذافي، معمر: ١١٤ القضير، يوسف: ٢٠٧ القط، عبدالقادر: ٢٠، ١٣١، ١٥١ قطب، سيد: ٢١٨ القعيد، محمد يوسف: ١٨، ١٨٢

#### **(**2)

کامل، عادل، ۱۵۵

كاهل، ميشيل: ١٣٠، ١٦٠، ١٦٠ كرم، سمير: ١٤٠، ١٦٣ الكندي، محمد بن يوسف: ١٤٩ كنفائي، غسان: ١٨١، ٢٦، ٧٤، ١٦٤، ٢٠٠، ٢٠٠ الكواكبي، غسال: ١٨١، ٢٦، ٧٧، ١٦٦، ١٥٦ كودويل، كريستوفل: ٢١٨ كولرد، ج.: ١٨٦ كيندي، جون: ١٨٠ كيندي، جون: ٥٦

#### **(J)**

لحود، الياس: ٩٩ اللعبي، عبداللطيف: ٢٩، ٥٠ لوقا، نظمي: ١٥٥ لوكاش، جورج: ١٩٢ لينين: ٢٢٣

(م) مارکس، کارل: ۳٤، ۲۱۷، ۲۲۲

## مرآة المنفى

الماغوط، محمد: ۲۰۹، ۲۱۰ **(ن)** مبارك، حسنى، ١٢٠ مبارك، على: ٩٥ ناجى، إبراهيم: ١٧٦، ٢٠٩ المبروك، محمد: ۱۸۲ تاصر، کمال: ۲۰۶ المتنبي، أحمد بن الحسين: ١٥١، ١٥١، نبعة، نذير: ٩٩ 177 نجم، أحمد فؤاد: ٧٤، ٨٨، ٩٣، ٩٩ محقوظ، عصام: ۱۹۸ النحاس، مصطفى: ۲۰۱ محفوظ، نجيب: ۱۷، ۱۸، ۲۶، ۲۵، ۲۷، ۳۰، النديم، عبداله: ٥٥، ٨٨ V3. Y0. Y0. Fr. . V. OV. FV. نصرانه، آمیلی: ۲۰، ۱۳۶ op. pp. .... Y.I. T.I. K.I. نعیمه، میخائیل: ۱٤٥، ۲۲۲ 1.1. 711. 011. 171. .71. 171. النقاش، رجاء: ١٦٢ 771. VY1. PY1. K31. P31. 171, النقاش، فريدة: ١٥٧ 771, 271, 121, 121, 321, 321, 221, **نقاش،** مارون: ۱٤۸ PP1. 3.7. V.Y. 177. 777 النويهي، محمد: ۲۱۲ محمد على باشا: ٢٣، ٢٤، ٢٥، ٢٩،٣٦،  $(\Delta)$ 171, 077 محمد، محيى الدين: ١٢٨، ٢١٢ هازلت: ۱۷٦ محمود، زکی نجیب: ۱۲۱، ۱۳۱ هرزن: ۲۱۷ المخزنجي، محمد: ١٦٧، ٢٠٨ الهلالي، نبيل: ١٦٥ مروة، حسين: ۲۲۸ هيكل، محمد حسنين: ٤٧، ٩٥ مزانی، حمد: ۱۶۱ المسدي، عبدالسلام: ١٩٢ (9) المسعدي، محمود: ١٢٦ وطار، الطاهر: ٤٧، ٩٩، ١٢٦، ١٨٠، ٢٠٤ مصطفی، شاکر: ۱۳۸ ونوس، سعد الله: ۹۹ مطر، عفیفی: ۹۹ ويلسون، كولن: ۲۲۷ معمري، مولود: ۱۲٦ الملائكية، نازك: ٦٠، ١٦٦، ١٧٢، ٢٠٩ (ي) مندور، محمد: ۱۷، ۱۰۳، ۱۲۳، ۱۳۱، 171. X71. · PI. XIY **ياسىين، كاتب: ٤٨، ١٢٦** منصور، أنيس: ۳۸، ۵۱ يوسف، أبن سيف: ١٣٠ منیف، عبدالرحمن: ٤٦، ٩٩، ١٤٢ يوسف، سعدى: ۹۹، ۱۹۶ المهدوي، اسماعيل: ۲۹، ۵۰، ۲۰۳، ۲۰۵ یوسف، ناشد: ۱۹۹ موسى، سلامة: ١٦، ١٠٤، ١٣٩، ٢١٧ يونس، عبدالحميد: ٧٩ المويلمي: ٩٥ **یونان،** رمسیس: ۱۲۱ يونسكو: ٧١ مینه، حنا: ۲۰۷، ۹۹، ۲۰۶

# مرآة المنعى

يصوغ هذا الكتاب مرحلة دقيقة من فكر وسلوك مؤلفه في مواجهاته مع النفس والوطن والامة. وإن كانت هذه المواجهات قد اخذت لبوس محاورات اجراها مع غالي شكري كتّاب وصحافيون عرب في بيروت والقاهرة ودمشق وبغداد وباريس وعواصم اخرى على امتداد سنوات طويلة، فإن الإطار الحقيقي الجامع لهذه المحاورات هو المواجهة.

فالذي يواجه هنا ليس الأديب ولا الصحافي، وإنما الفكرة الطاغية المطروحة في اللحظة التاريخية، والتي يثيرها السؤال.